

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

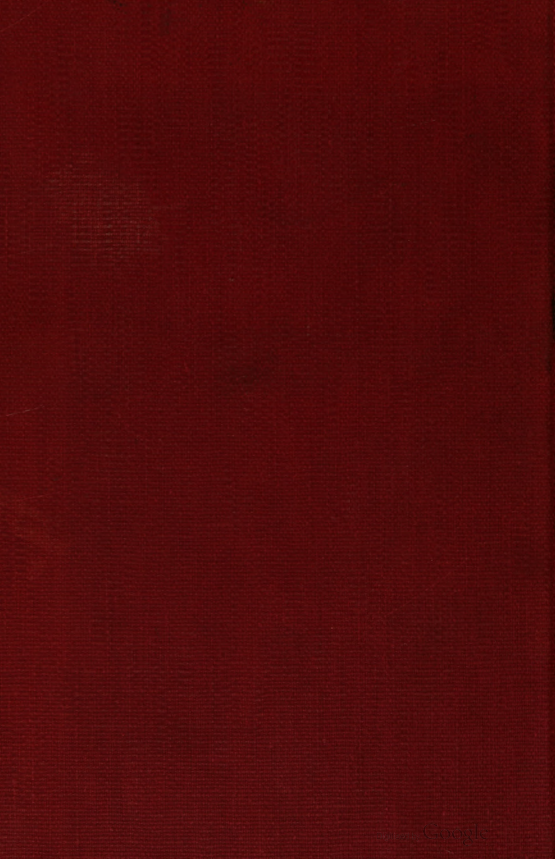
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/







# كتاب الملل والنحل

# воок

0F

# RELIGIOUS AND PHILOSOPHICAL SECTS,

вv

# MUHAMMAD AL-SHARASTÁNI.

## PART I.

CONTAINING

THE ACCOUNT OF RELIGIOUS SECTS.

NOW FIRST EDITED FROM THE COLLATION OF SEVERAL MSS.

BY THE

## REV. WILLIAM CURETON, M.A. F.R.S. F.S.A.

ASSISTANT KEEPER OF THE MANUSCRIPTS IN THE BRITISH MUSEUM,
LATE SUB-LIBRARIAN OF THE BODLEIAN LIBRARY.



### LONDON:

PRINTED FOR THE SOCIETY FOR THE PUBLICATION OF ORIENTAL TEXTS.

SOLD BY

JAMES MADDEN & C<sup>0</sup>. 8, LEADENHALL STL EET; AND BY F. A. BROCKHAUS, LEIPSIC.

M DCCC XLII.







الحمد لله حمد الشاكرين بجميع محامده كلها علي جميع نعمائه كلها حمداً كثيرًا طيّباً مباركاً كما هو اهله وصلي الله علي محمد المصطفي رسول الرحمة خاتم النبيين وعلي آله الطيبين الطاهرين صلوة دائمة بركتها الي يوم الدين كما صلي علي ابراهيم وعلي آل ابراهيم انه حميد مجيد لما ونقني الله معالية مطالعة مقالات اهل العالم من ارباب الديانات والملل واهل الاهواء والنحل والوتوف علي مصادرها ومواردها واقتناص اوانسها وشواردها اردت ان اجمع ذلك في مختصر بحوي جميع ما تديّن به المتدينون وانتحله المنتحلون عبرة لمن استبصر واستبصارًا لمن اعتبر وقبل الخوض فيما هو الغرض إلا بد من ان اقدم خمس مقدمات المقدمة الاولي في بيان اقسام اهل العالم جملة مرسلة المقدمة الثانية في تعيين قانون يبتني عليه تعديد الفرق الاسلامية مرسلة المقدمة الثانية في بيان اول شبهة وقعت في الخليقة ومن مصدرها ومن مظهرها المقدمة الثالثة في بيان اول شبهة وقعت في الملة الاسلامية وكيف

انشعابها ومن مصدرها ومن مظهرها المقدمة الخامسة في السبب الذي الرجب ترتبب هذا الكتاب على طريق الحساب

المقدمة الاولى في بيان تقسيم اهل العالم جملة مرسلة من الناس من قسم أهل العالم بحسب الاقاليم السبعة واعطى أهل كل اقليم حظَّه من اختلاف الطبائع والانفس التي تدل عليها الالوان والالسن ومنهم من قسمهم بحسب الاقطار الاربعة التي هي الشرق والغرب والجنوب والشمال ووفر على كل قطرحقة من اختلاف الطبائع وتباين الشرائع ومنهم من قسمهم بحسب الامم فقال كبار الامم اربعة العرب والعجم والروم والهند ثم زاوج بين امة وامة فذكران العرب والهند يتقاربان على مذهب واحد واكثر ميلهم الى تقرير خواص الاشياء والحكم باحكام الماهيات والحقائق واستعمال الامور الروحانية والروم والعجم يتقاربان على مذهب واحد واكثر ميلهم الي تقرير طبائع الاشياء والحكم باحكام الكيفيات والكميات واستعمال الامور الجسمانية للمنهم من قسمهم بحسب الاراء والمذاهب وذلك غرضنا في • تاليف هذا الكتاب وهم منهم منقسمون بالقسمة الصحيحة الاولى الى اهل الديانات والملل واهل الاهواء والنحل فارباب الديانات مطلقاً مثل المجوس واليهود والنصاري والمسلمين واهل الاهواء والاراء مثل الفلاسفة الدهرية والصابية وعبدة الكواكب والاوثان والبراهمة ويفترق كل منهم فرقاً فاهل الاهوا ليست تنضبط مقالاتهم في عدد معلوم واهل الديانات قد انحصرت مذاهبهم بحكم الخبر الوارد فيها فافترقت المجوس على سبعين فرقة واليهود على احدي وسبعين فرقة والنصاري على اثنين وسبعين فرقة والمسلمون على ثلث

"نفدير

وسبيعى فرقة والناجية ابداً من الفرق واحدة اذ الحق من القضيتين المتقابلتين في واحدة ولا يجوز ان يكون قضيتان متناقضتان متقابلتان علي شَرائع التقابل الا وان تقتسما الصدق والكذب فيكون الحق في احديهما دون الاخري ومن المعال الحكم علي المتخاصمين المتضادين في اصول المعقولات بانهما محقّان صادقان واذا كان الحق في كل مسئلة عقلية واحداً فالحق في جميع المسائل يجب ان يكون مع فرقة واحدة وانما عرفنا هذا بالسمع وعنه اخبر التنزيل في قوله عز وجل وَمِمَنْ خَلَقْنًا أُمّةً يَهْدُونَ بَالْحَقِّ وَبِهِ يَعْدِلُونَ واخبر النبي عليه السلم ستفترق امتي علي ثلث وسبعين فرقة الناجية منها واحدة والباقون هلكي قيل ومن الناجية قال اهل السنة والجماعة قيل وما السنة والجماعة قال ما انا عليه اليوم واصحابي وقال لا تزال طائفة من امتي ظاهرين علي الحق الي يوم القيمة وقال علية السلم لا تجتمع امتي علي الصلاة

المقدمة الثانية في تعيين قانون يبني عليه تعديد الفرق الاسلامية اعلم أن لاصحاب المقالات طرقًا في تعديد الفرق الاسلامية لا علي قانون مستند الي نص ولا علي/قاعدة صخبرة عن الوجود فما وجدت مصنفين منهم متفقين علي منهاج واحد في تعديد الفرق ومن المعلوم الذي لا ورآء فيه أن ليس كل من تميّز عن غيرة بمقالة ما في مسئلة ما عدّ صاحب مقالة فتكاد تخرج المقالات عن حد الحصر والعدّ ويكون من انفرد بمسئلة في احكام الجواهر مثلاً معدوداً في عداد اصحاب المقالات فلا بد أذاً من ضابط في مسائل هي اصول وقواعد يكون الاختلاف فيها اختلافًا يعتبر مقالة وبعدّ صاحب مقالة وما وجدتُ لاحد من ارباب المقالات

1.00

عناية بتقرير هذا الضابط الا انهم استرسلوا في ايراد مذاهب الامة كيف اتفق وعلى الوجه الذي وجد لا قانون مستقر واصل مستمر فاجتهدت على ما تيسر من التقدير وتقدر من التيسير حتي حصرتها في اربع تواعد هي الاصول الكبار القاعدة الاولى الصفات والتوحيد فيها وهي تشتمل على مسائل الصفات الازلية اثباتاً عند جماعة ونفياً عند جماعة وبيان صفات الذات وصفات الفعل وما يجب لله تعالى وما يجوز عليه وما يستحيل وفيها الخلاف بين الاشعرية والكرامية والمجسمة والمعتزلة القاعدة الثانية القدر والعدل وهي تشتمل على مسائل القضاء والقدر والجبر والكسب وارادة الخيبر والشر والمقدور والمعلوم اثباتاً عند جماعة ونفياً عند جماعة وفيها الخلاف بين القدرية والتجارية والجبرية والاشعرية والكرامية القاعدم الثالثة الوعد والوعيد والاسماء والاحكام وهي تشتمل علي مسائل الايمان والتوبة والوعيد والارجاء والتكفير والتضليل اثباتا على وجه عند جماعة ونفيا عند جماعة وفيها الخلاب بين المرجيئة والوعيدية والمعتزلة والاشعرية والكرامية القاعدة الرابعة السمع والعقل والرسالة والامامة وهي تشتمل على مسائل التحسين والتقبيم والصلام والاصلم واللطف والعصمة في النبوة وشرائط الامامة نصًا عند جماعة واجماعًا عند جماعة وكيفية انتقالها على مذهب من قال بالنص وكيفية اثباتها على مذهب من قال بالاجماع والخلاف فيها بين الشيعة والخوارج والمعتزلة والكرامية والاشعرية فاذا وجدنا انفراد واحد من ائمة الامة بمقالة من هذه القواعد عددنا مقالته مذهباً وجماعته فرقة وان وجدنا واحداً انفرد بمسئلة فلا تجعل مقالته مذهبا وجماعته فرقة بل تجعله مندرجاً تحت واحد ممن وافق سواها مقالته ورددنا باقى مقالته الى الفروع

التي لا تعدّ مذهبًا مفرداً فلا تذهب المقالات الي غير النهاية واذا تعينت المسائل التي هي قواعد الخلاف تبينت اقسام الفرق وانحصرت كبارها في اربع بعد ان تداخل بعضها في بعض كبار الفرق الاسلامية اربع القدرية الصفاتية الخوارج الشيعة ثم يتركب بعضها مع بعض ويتشعب عن كل فرقة اصذاف فتصل الى ثلث وسبعين فرقة ولاصحاب كتب المقالات طريقان في الترتيب احدهما انهم وضعوا المسائل اصولاً ثم اوردوا في كل مسئلة مذهب طائفة طائفة وفرقة وفرقة والشاني انهم وضعوا الرجال واصحاب المقالات اصولاً ثم أوردوا مذاهبهم في مسئلة مسئلة وترتيب هذا المختصر على الطريقة الاخيرة لاني وجدتها اضبط للاقسام واليتى بابواب الحساب وشرطى على نفسى أن أورد مذهب كل فرقة على ما وجدته في كتبهم من غير تعصب لهم ولا كسر عليهم دون أن أبيّن صحيحة من فاسدة واعيّن حقة من باطلة وإن كان لا يخفى على الانهام الذكية في مدارج الدلائل العقلية لمحات العق ونفعات الباطل

المقدمة الثالثة في بيان اول شبهة وقعت في الخليقة ومن مصدرها في الاول البرية ومن مظهرها في الاخر اعلم ان اول شبهة وقعت في الخليقة شبهة ابليس لعنه الله ومصدرها استبداده بالراي في مقابلة النص واختيارة الهوي في معارضة الامر واستكبارة بالمادة التي خلق منها وهي النار علي مادة آدم عليه السلم وهي الطين وانشعبت (من هذه الشبهة سبح شبهات وسارت في الخليقة وسرت في اذهان الناس حتي صارت مذاهب بدعة وضلال وتلك الشبهات مسطورة في شرح الاناجيل الاربعة انجيل لوقا ومارقوس ويوحنا الشبهات مسطورة في شرح الاناجيل الاربعة انجيل لوقا ومارقوس ويوحنا

ومتي ومذكورة في التورية متفرقة على شكل مناظرة بينه وبين الملائكة بعد الامر بالسجود والامتناع منه قال كما نقل عنه اني سلمت أن الباري تعالى الهي والله النخلق عالم قادر ولا يسال عن قدرته ومشيَّته فانه مهما اراد شياً قال له كن فيكون وهو حكيم الا أنه يتوجه على مساق حكمته أسولة - قالت الملائكة ما هي وكم هي قال لعنه الله سبع الاول منها أنه علم قبل خلقي أي شي يصدر عني ويحصل مني فلِمَ خلقني اولاً وما الحكمة في خلقه اياي والثاني اذ خلقني على مقتضى ارادته ومشيئته فلِمَ كلَّفني بمعرفته وطاعته وما الحكمة في التكليف بعد ان لا ينتفع بطاعة ولا يتضرر بمعصية والثالث أذ خلقني وكلفني فالتزمت تكليفه بالمعرفة والطاعة فعرفت واطعت فليم كلفني بطاعة آدم والسجود له وما الحكمة في هذا التكليف على الخصوص بعد أن لا يزيد ذلك في معرفتي وطاعتي والرابع اذ خلقني وكلفني على الاطلاق وكلفني بهذا التكليف على المنصوص فاذا لم اسجد فلِمَ لعنني واخرجني من الجنة وما الحكمة في ذلك بعد ان لم ارتكب قبيعاً الا قولى لا اسجد الا لك والخامس اذ خلقني وكلفني مطلقاً وخصوصاً فلم أُطِع فلعنني وطردني فلِمَ طرّقني الي آدم حتى دخلت الجنة ثانياً وغررته بوسوستي فاكل من الشجرة المنهي عنها واخرجه من الجنة معى وما الحكمة في ذلك بعد أن لو منعني من دخول الجنة استراح مني آدم وبقي خالدًا فيها والسادس اذ خلقني وكلفني عموماً وخصوصاً ولعنني ثم طرقني الى الجنة وكانت الخصومة بيني وبين آدم فلِمَ سلَّطني علي اولادة حتي اراهم من حيث لا يرونني وتؤثر فيهم وسوستي ولا يؤثر في حولهم وقوتهم وقدرتهم واستطاعتهم وما الحكمة في ذلك بعد أن لو خلقهم على الفطرة دون من

يحتالهم عنها فيعيشوا طاهرين سامعين مطيعين كان احري بهم واليتي بالحكمة والسابع سلمت هذا كله خلقني وكلفني مطلقًا ومقيدًا وإذ لم اطع لعنني وطردني واذا اردت دخول الجذة مكّنني وطرقني واذ عملت عملي اخرجني ثم سلطي على بني آدم فلِمَ اذا استمهلته أمهلني فقلتُ انظرني الى يوم يُبْعَثون قال انك من المنظرين الي يوم الوقت المعلوم وما الحكمة في ذلك بعد ان لو اهلكني في الحال استراح (آدم والخلق مني وما بقي شرما في العالم اليس بقاء العالم على نطام الخير خيرًا من امتزاجه بالشر قال فهذه حجتى على ما ادعيته في كل مسئلة قال شارح الانجيل فاوحي الله تعالى الي الملائكة عليهم السلم قالوا له أنك في تسليمك الاول أفي الهك واله المخلق غير صادق ولا مخلص اذ لو صدقت اني اله العالمين ما احتكمت على بلم فانا الله الذي لا اله الا انا لا استل عما افعل والمخلق مستولون هذا الذي ذكرته مذكور في التورية ومسطور في الانجيال على الوجه الذي ذكرته وكنت برهة من النرمان اتفكر واقول ان من المعلوم الذي لا مِراء فيه ان كل شبهة وقعت لبني آدم فانما وقعت من اضلال الشيطان الرجيم ووساوسة نشائت من شبهاته واذا كانت الشبهات محصورة في سبع عادت كبار البدع والضلالات الى سبع ولا يجوز ان يعدو شبهات فرق الزيخ والكفر هذه الشبهات وان اختلفت العبارات وتباينت الطرق فانها بالنسبة الي انواع الضلالت كالبذور ويرجع جملتها الي انكار الامر بعد الاعتراف بالحق والى الجنوح الى الهوي فى مقابلة النص هذا ومن جادل نوحًا وهوداً وصالحاً وابرهيم ولوطاً وشعيباً وموسي وعيسي ومحمداً صلوات الله عليهم اجمعين كلهم نسجوا على

Digitized by Google

205.

7120

منوال اللعين الاول في اظهار شبهاته وحاصلها يرجع الى دفع التكليف عن نفسهم وجحد اصحاب الشرائع والتكاليف باسرهم اذ لا فرق بين قولهم أَبشَرُ يُمْدُونَنَا وبين قوله أأسَّجِد لمن خلقت طينًا وعن هذا صار مفصل الخلاف ولَهَ الانتراق ما هو في قوله تعالى وَمَا مَنْعَ ٱلنَّاسَ أَنْ يُؤْمِنُوا إِنَّا خَاءَهُمُ ٱلْهُدَى إِلَّا أَنْ قَالُوا أَبَعَثَ ٱللَّهُ بَشَرًا رَسُولًا فبين ان المانع من الايمان هو هذا المعنى كما قال في الأول ما سنعك أن لا تسجد أذ أمرتك قال أنا خير منه وقال المتاخر من ذريته كما قال المتقدم انا خير من هذا الذي هو مهين وكذلك لو تعقبنا احوال المتقدمين منهم وجدناها مطابقة لاقوال المتاخرين كَذَلِكَ قَالَ ٱلَّذِين مِنْ قَبْلِهِمْ مِثْلَ قَوْلِهِمْ تَشَابَهَتُ قُلُوبُهُمْ فما كانوا ليؤمنوا بما كذبوا به من قبل فاللعين الاول لما أن حكّم العقلَ على من لا يحتكم عليه العقلُ لزمه ان يجري حكم النالق في النخلق او حكم النحلق في النحالق والاول غلو والثاني تقصير فثار من الشبهة الاولى مذاهب الحلولية والتناسخية والمشبهة والغلاة من الروافض حيث غلوا في حق شخص من الاشخاص حتي وصفوه بصفات الجلال وثار من الشبهة الثانية مذاهب القدرية والجبرية والمجسمة حيث قصروا في وصفه تعالى بصفات المخلوقين فالمعتزلة مشبهة الافعال والمشبهة حلولية الصفات وكل واحد منهم اعور باي عينية شاء فان من قال انما يحسن منه ما يحسن منّا ويقبم منه ما يقبم منّا فقد شبه الخالق بالخلق ومن قال يوصف الباري تعالى بما يوصف به الخلق او يوصف الخلق بما يوصف به الباري تعالي عرر اسمه فقد اعتزل عن الحق ولمنع القدرية طلب العلة في كل شي وذاك من سُن اللعين الاول اذ طلب العلة في الخلق اولاً والحكمة

-49-4

في التكليف ثانياً والفائدة في تكليف السجود لادم عليه السلم ثالثاً وعنه نشأً مذهب المخوارج اذ لا فرق بين قولهم لا حكم الا لله ولا يحكم الرجال وبين قوله لا اسجد الا لك أَسْجِد لبشر خلقته من صلصال وبالجملة كلا طرفي قصد الامور فميم فالمعتزلة غلوا في التوحيد بزعمهم حتي وصلوا الى التعطيل بنفي الصفات والمشبهة قصروا حتى وصفوا الخالق بصفات الاجسام والروافض غلوا في النبوة والامامة حتى وصلوا الى الحلول والنحوارج قصروا حيث نفوا تحكيم الرجال وانت تري ان هذه الشبهات كلها ناشئة من شبهات اللعين الاول وتلك في الاول مصدرها وهذه في الاخر مظهرها واليه اشار التنزيل في قوله تعالى وَلَا تَتَّبعُوا خُطُواتِ آلشَّيطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُبِينٌ وشبه النبي صلى الله عليم وسلم كل فرقة ضالة من هذه الامة بامة ضالة من الامم السالفة فقال القدرية مجوس هذه الامة وقال المشبهة يهود هذه الامة والرافضة نصاراها وقال عليه السلم جملة لتسلكن سبل الامم قبلكم حَذَّوَ القدّة بالقدّة والنعل بالنعل حتى لو دخلوا جحر ضب لدخلتموه

المقدمة الرابعة في بيان اول شبهة وقعت في الملة الاسلامية وكيف انشعابها ومن مصدرها ومن مظهرها وكما قررنا ان الشبهات التي في اخر الزمان هي بعينها تلك الشبهات التي وقعت في اول الزمان كذلك يمكن ان يقرر في زمان كل نبي ودور كل صاحب ملة وشريعة ان شبهات امته في اخر زمانه ناشئة من شبهات خصماء اول زمانه من الكفار والمنافقين واكثرها من المنافقين وان خفي علينا فلك في الامم السالفة لتمادي الزمان فلم يخف في هذه الامة ان شبهاتها نشاءت كلها من شبهات

منافقي زمن الذي عليه السلم أذ لم يرضوا بحكمة فيما كان يامر وينهي وشرعوا فيما لا مسرح للفكر فيه ولا مسري وسألوا عمّا منعوا من النحوض فيه والسؤال عنه وجادلوا بالباطل فيما لا يجوز الجدال فيه اعتبر حديث ذي الخُويصرة التميمي اذ قال اعدل يا صحمد فانك لم تعدل حتى قال عليه السلم ان لم اعدل فمن يعدل فعاود اللعين وقال هذه قسمة ما اريد بها وجه الله تعالى وذلك خروج صريح على الذبي علية السلم ولو صار من اعترض على الامام الحق خارجيًّا فمن اعترض على الرسول الحق اولي ان يصير خارجيًا أوليس ذلك قولًا بتحسين العقل وتقبيحة وحكماً بالهوي في مقابلة النص واستكبارًا على الامر بقياس العقل حتي قال عليه السلم سيخرج من ضيضى هذا الرجل قوم يمرقون من الدين كما يمرق السهم من الرمية الخبر بتمامه واعتبر حال طائفة من المنافقين يوم أُحُد اذ قالوا هل لنا من الامر من شئ وقولهم لو كان لنا من الامر شئ ما قُتلنا هاهنا وقولهم لو كانوا عندنا ما ماتوا وما قُتِلوا فهل ذلك الا تصريم بالقدر وقول طائفة من المشركين لو شاء الله ما عبدنا من دونه من شي وقول طائفة أنطعم من لو يشاء الله اطعمه تصريح بالجبر واعتبر حال طائفة اخري حيث جادلوا في ذات الله تفكرًا في جلاله وتصرفًا في افعاله حتى منعهم وخوّفهم بقُوله تعالى وَيُرْسِلُ ٱلصَّوَاعِقَ فَيُصِيبُ بِهَا مَنْ يَشَاءَ وَهُمْ يُجَادِلُونَ فِي ٱللَّهِ وَهُو شَدِيدُ ٱلْمِحَالِ فهذا ما كان في زمانه عليه السلم وهو على شوكته وقوته وصحة بدنه والمنافقون يخادعون فيظهرون الاسلام ويبطنون النفاق وانما يظهر نفاقهم في كل وقت بالاعتراض على حركاته وسكفاته فصارت الاعتراضات كالبذور وظهر منها الشبهات كالرروع واما الاختلافات الواقعة في حال مرضه وبعد وفاته بين الصحابة رضي

الله عنهم فهى اختلافات اجتهادية كما قيل كان غرضهم فيها اقامة مراسم الشرع وادامة مناهم الدين فاول تنازع وقع في مرضه عليه السلم فيما رواه صحمد بن اسمعيل البخاري باسناده عن عبد الله بن عباس قال لما اشتد بالنبي صلى الله عليه وسلم مرضه الذي مات فيه قال ايتوني بدواة وقرطاس اكتب لكم كتاباً لا تضلوا بعدي فقال عمر أن رسول الله قد غلبه الوجع حسبنا كتاب الله وكثر اللغط فقال النبي عليه السلم قوموا عني لا ينبغي عندي التنازع قال ابن عباس الرزية كل الرزية ما حال بيننا وبين كتاب رسول الله الخلاف الثاني في مرضه انه قال جهروا جيش أسامة لعن الله من تخلف عنها فقال قوم يجب علينا امتثال امرة وأسامة قد برز من المدينة وقال قوم قد اشتد مرض النبي عليه السلم فلا تسع قلوبنا لمفارقته والحالة هذه فنصبر حتي نبصر ايش يكون من امرة وانما اوردت هذين التنازعين لان المخالفين ربما عدّوا ذلك من الخلافات المؤثرة في امر الدين وهو كذلك وان كان الغرض كله اقامة مراسم الشرع في حال تزلزل القلوب وتسكين نائرة الفقنة المؤثرة عند تقلَّب الامور الخلاف الثالث في موته عليه السلم قال عمر بن الخطاب من قال أن محمدًا مات قتلتُه بسيفي هذا وانما رُفع الى السماء كما رُفع عيسى بن مريم عليه السلم وقال ابو بكر بن ابي قحافة من كان يعبد محمدًا فان محمدًا قد مات ومن كان يعبد اله محمد فانه حي لا يموت وقرأ هذه الاية وَمَا مُحَمَّد إِلَّا رَسُولَ قَدْ خَلَتْ مِن قَبَلِهُ ٱلرُّسُلُ أَفِإِنْ مَاتَ أَوْ قُتِلَ ٱنْقَلَبَتُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ فرجع القوم الى قولة وقال عمر كاني ما سمعت هذه الاية حتى قرأها ابو بكر الخلاف الرابع في موضع دفلة عليه السلم اراد اهل مكة من المهاجرين ردّة ومردب

الى مكة لانها مسقط راسه ومأنس نفسه وموطئ قدمه وموطن اهله وموقع رحله واراد اهل المدينة من الانصار دفئه بالمدينة لانها دار هجرته ومدار نصرته وارادت جماعة نقله الى بيت المقدس لانه موضع دفن الانبياء ومنه معراجه الي السماء ثم اتفقوا على دفئه بالمدينة لما روي عنه عليه السلم الانبيا يدفنون حيث يموتون الخلاف الخامس في الامامة واعظم خلاف بين الامة خلاف الامامة اذ ما سلّ سيف في الاسلام على قاعدة دينية مثل ما سلّ على الامامة في كل زمان وقد سهّل الله تعالى ذلك في الصدر الاول فاختلف المهاجرون والانصار فيها وقالت الانصار منّا امير ومنكم امير واتفقوا على رئيسهم سعد بن عبادة الانصاري فاستدركم ابو بكر وعمر في الحال بان حضرا سقيفة بني ساعدة وقال عمر كنت ازور في نفسي كلامًا في الطريق فلما وصلنا الى السقيفة اردت ان اتكلم فقال ابو بكر مه يا عمر فحمد الله واثني عليه وذكرما كنت اقدرة في نفسى كانه يخبر عن غيب فقبل ان يشتغل الانصار بالكلام مددت يدي اليه فبايعته وبايعه الناس وسكنت النائرة الا أن بيعة أبي بكر كانت فلتة وقي الله شرها فمن عاد الى مثلها فاقتلوه فايما رجل بايع رجلاً من غير مشورة من المسلمين فانهما تَغِرَّة أن يُقتَلا وأنما سكنت الانصار عن دعويهم لرواية أبي بكر عن النبي عليه السلم الائمة من قريش وهذه البيعة هي التي جرت في السقيفة ثم لما عاد الى المسجد انثال الناس عليه وبايعوه عن رغبة سوي جماعة من بني هاشم وابي سفيان من بني امية وامير المومنين على كرم الله وجهة كان مشغولاً بما امرة الذي علية السلم من تجهيزة ودفنة وملازمة قبرة من غير منازعة ولا مدافعة الخلاف السادس في امر فدك والتوارث عن النبي عليه

.):79

السلم ودعوي فاطمة عليها السلم وراثة تارة وتمليكًا اخري حتي دفعت عن ذلك بالرواية المشهورة عن النبي علية السلم نحن معاشر الانبياء لا نورث ما تركناه (فهو) صدقة الخلاف السابع في قتال مانعي الزكوة فقال قوم لا نقاتلهم قتال الكفرة وقال قوم بل نقاتلهم حتي قال ابو بكر لو منعوني عقالًا ممّا اعطوا رسول الله لقاتلتهم عليه ومضى بنفسه الى قثالهم ووافقه الصحابة باسرهم وقد اتمي اجتهاد عمر في ايام خلافته الى رد السبايا والاموال اليهم واطلاق المعبوسين منهم الخلاف الثامن في تنصيص ابي بكر على عمر بالخلافة وقت الوفاة فمن الناس من قال قد ولَّيتَ علينًا فَظَّا عَليظاً وارتفع الخلاف بقول ابي بكر لو سألني ربي يوم القيمة فقلت ولَّيتُ عليهم خير اهلهم وقد وقع في زمانهم اختلافات كثيرة في مسائل ميراث الجد والاخوة والكلالة وفي عقل الاصابع وديات الاسنان وحدود بعض الجرائم التي لم يرد فيها نص وأنما اهم امورهم الاشتغال بقتال الروم وغزو العجم وفتع الله تعالى الفتوح على المسلمين وكثرت السبايا والغذائم وكانوا كلهم يصدرون عن راي عمر وانتشرت الدعوة وظهرت الكلمة ودانت العرب ولانت العجم الخلاف التاسع في امر الشوري واختلاف الاراء فيها حتي اتفقوا كلهم على بيعة عثمان رضي الله عنه وانتظم الملك واستقرت الدعوة في زمانه وكثرت الفتوح وامتلاً بيت المال وعاشر الخلق على احسن خلق وعامَلهم بابسط يد غير ان اقاربه من بني امية قد ركبوا نهابر فركبته وجاروا فجير عليه ووقعت اختلافات كثيرة واخذوا عليه احداثاً كلها محالة على بني امية منها ردّه الحكم بن امية الي المدينة بعد ان طرده النبي عليه السلم وكان يسمّى طريد رسول الله وبعد ان تشفّع الى

وعاش

ابي بكر وعمر رضي الله عنهما ايام خلافتهما فما اجابا الى ذلك ونفاه عمر من مقامه باليمن اربعين فرسخًا ومنها نفيه ابا ذرّ الى الربدة وتزويجه مروان بن الحكم بنته وتسليمه خمس غنائم افريـقـيـة له وقد بلغت مايتي الف ديـنــار ومنها ايواؤه عبد الله بن سعد بن ابي سرح بعد أن أهدر النبي علية السلم دمه وتوليته اياة مصر باعمالها وتوليته عبد الله بن عامر البصرة حتى احدث فيها ما احدث الى غير ذلك مما نقموا عليه وكان امراء جنوده معاوية بن ابي سفيان عامل الشام وسعد بن ابي وقاص عامل الكوفة وبعدة الوليد ابن عقبة وعبد الله بن عامر عامل البصرة وعبد الله بن سعد بن أبي سرح عامل مصر وكلهم خذلوه ورفضوه حتى اتي قدره عليه وقتل مظلومًا في داره وثارت الفتنة من الظلم الذي جري علية ولم تسكن بعد الخلاف العاشر في زمان امير المؤمنين على كرم الله وجهة بعد الاتفاق عليه وعقد البيعة له فاولًا خروج طلحة والزبير الي مكة ثم حمل عائشة الى البصرة ثم نصب القتال معه ويعرف ذلك بحرب الجمل والحق انهما رجعا وتابا اذ ذكرهما امرًا فتذكرا فاما الزبدر فقتله ابن الجرموز وقت الانصراف وهو في الذار لقول الذي صلى الله عليه وسلم بشر قاتل ابن صفية بالغار واما طلحة فرماه صروان بن الحكم بسهم وقت الاعراض فخر ميتاً واما عائشة وكانت محمولة على ما فعلت ثم تابت بعد ذلك ورجعت والخلاف بينة ويبن معاوية وحرب صفين ومخالفة الخوارج وحملة على التحكيم ومغادرة عمرو بن العاص ابا موسى الاشعري وبقاء المخلافة الى وقت الوفاة مشهور وكذلك المحلاف بينه وبين الشراة المارقين بالنهروان عقداً وقولاً ونصب القتال معه فعلاً ظاهراً معروف وبالجملة

كان على مع الحق والحق معة وظهر في زمانة النحوارج علية مثل الاشعث بن قيس ومسعود بن فدكي التميمي وزيد بن حصين الطابي وغيرهم وكذلك ظهر في زمانة الغلاة في حقه مثل عبد الله بن سبا وجماعة معه ومن الفريقين ابتدات البدعة والضلالة وصدق فيه قول النبي صلى الله عليه وسلم يهلك فيك اثنان محب غال ومبغض قال وانقسمت الاختلافات بعدة الى قسمين احدهما الاختلاف في الامامة والثاني الاختلاف في الاصول والاختلاف في الامامة على وجهين احدهما القول بان الامامة تثبت بالاتفاق والاختيار والثاني القول بان الامامة تثبت بالنص والتعيين فمن قال أن الامامة تثبت بالاتفاق والاختيار قال بامامة كل من اتفقت عليه الامة أو جماعة معتبرة من الامة أما مطلقًا واما بشرط ان يكون قرشياً علي مذهب قوم وبشرط ان يكون هاشمياً على مذهب قوم الى شرائط اخر كما سياتي ومن قال بالاول فقال بامامة معاوية واولادة وبعدهم مخلافة مروان واولادة والمحوارج اجتمعوا في كل زمان علي واحد منهم بشرط أن يبقى على مقتضى اعتقادهم ويجري على سنن العدل في معاملاتهم والا خذلوة وخلعوة وربما قتلوة ومن قال أن الامامة تثبت بالنص اختلفوا بعد على علية السلم فمنهم من قال انما نص على ابنه محمد بن المحنفية وهولاء هم الكيسانية ثم اختلفوا بعده فمنهم من قال انه لم يمت ويرجع فيملاً الارض عدلاً ومنهم من قال انه مات وانتقلت الامامة بعدة الي ابنه ابي هاشم وافترقت هولاً فمنهم من قال الامامة بقيت في عقبه وصية بعد وصية ومنهم من قال انتقلت الى غيرة واختلفوا في ذلك الغير فمنهم من قال هو بنان بن سمعان النهدي ومنهم من قال هو على بن عبد الله بن عباس

ومفهم من قال هو عبد الله بن حرب الكندي ومنهم من قال هو عبد الله بن معاوية بن عبد الله بن جعفر بن أبي طالب وهولاء كلهم يقولون أن الدين طاعة رجل ويتاوّلون احكام الشرع كلها على شخص معيّن كما سيأتي مذاهبهم واما من لم يقل بالنص على محمد بن المعنفية قال بالنص على الحسن والحسين وقال لا امامة في الاخوين الا الحسن والحسين ثم هولاء اختلفوا فمنهم من اجري الامامة في اولاد الحسن فقال بعدة بامامة ابنة الحسن ثم ابنة عبد الله ثم ابنه محمد ثم اخيه ابرهيم الامامين وقد خرجا في ايام المنصور فقُتلا في ايامة ومن هولاء من يقول برجعة محمد الامام ومنهم من أجري الوصية في اولاد الحسين وقال بعدة بامامة ابنه على زين العابدين نصا عليه ثم اختلفوا بعدة فقالت الزيدية بامامة ابنه زيد ومذهبهم أن كل فاطمى خرج وهو عالم زاهد شجاع سخى كان اماماً واجب الاتباع وجوزوا رجوع الامامة الى اولاد الحسن ثم منهم من وقف وقال بالرجعة ومنهم من ساق وقال بامامة كل من هذا حالة في كل زمان وسيأتي تفصيل مذاهبهم واما الامامية فقالوا بامامة محمد بن على الباقر نصًا عليه ثم بامامة جعفر بن محمد وصية اليه ثم اختلفوا بعدة في اولادة من المنصوص علية وهم خمسة محمد واسمعيل وعبد الله وموسى وعلى فمنهم من قال بامامة محمد وهم العمارية ومنهم من قال بامامة اسمعيل وانكر موته في حيوة ابيه وهم المباركية ومن هولاء من وقف عليه وقال برجعته ومنهم من ساق الامامة في اولاده نصاً بعد نص الى يومغا هذا وهم الاسمعيلية ومنهم من قال بامامة عبد الله الافطح وقال برجعته بعد موته لانه مات ولم يعقب ومنهم من قال بامامة

موسى نصا علية اذ قال والده سابعكم قائمكم الا وهو سمّى صاحب التورية ثم هولاء اختلفوا فمنهم من اقتصر علية وقال برجعتة اذ قال لم يمت هو ومنهم من توقف في موته وهم الممطورة ومنهم من قطع بموته وساق الامامة الى ابنه على بن موسى الرضا وهم القطعية ثم هولاء اختلفوا في كل ولد فالاثغا عشرية ساتوا الامامة من علي الرضا الي ابنه صحمد ثم الي ابنه على ثم الى ابنه الحسن ثم الى ابنه محمد القائم المنتظر الثاني عشر وقال هو حي لم يمت ويرجع فيملاً الارض عدلاً كما مليُّت جوراً وغيرهم ساقوا الامامة الى الحسن العسكري ثم قالوا بامامة اخيه جعفر وقالوا بالتوقف عليه او قالوا بالشك في حال محمد ولهم خبط طويل في سوق الامامة والتوقف والقول بالرجعة بعد الموت والقول بالغيبة ثم بالرجعة بعد الغيبة فهذه جملة الاحتلافات في الامامة وسيأتي تفصيل ذلك عند ذكر المذاهب واما الاختلافات في الاصول فحدثت في اخر ايام الصحابة بدعة معبد الجهني وغيلان الدمشقى ويونس الاسواري في القول بالقدر وانكار اضافة الخبير والشر الى القدر ونسج على منوالهم واصل بن عطاء الغزّال وكان تلميذ الحسن البصري وتلمذ له عمرو بن عبيد وزاد عليه في مسائل القدر وكان عمرو من دعاة يزيد الناقس ايام بني امية ثم والي المنصور وقال بامامته ومدحة المنصور يوماً فقال نثرت الحب للناس فلقطوا غير عمرو والوعيدية من النحوارج والمرجية من الجبرية والقدرية ابتدأت بدعتهم في زمان الحسن واعتزل واصل عنهم وعن استافه بالقول بالمنزلة بين المنزلتين فستمى هو واصحابه معتزلة وقد تلمذ له زيد بن على واخذ الاصول منه فلذلك صارت الزيدية كلهم معتزلة ومن رفض زيد بن

علي بانه خالف مذهب ابائه في الاصول وفي التبرّي والتولّي وهم من اهل الكوفة وكانوا جماعة سميت رافضة ثم طالع بعد ذلك شيوخ المعتزلة كتب الفلاسفة حين فسرت ايام المامون فخلطت مفاهجها بمفاهج الكلام وافردتها فنًا من فنون العلم وسمّتها باسم الكلام اما لان اظهر مسئلة تكلموا فيها وتقاتلوا عليها هي مسكلة الكلام فسمّى النوع باسمها واما لمقابلتهم الفلاسفة في تسميتهم فنًا من فنون علمهم بالمنطق والمنطق والكلام مترادفان فكان ابو الهذيل العلاف شيخهم الاكبر وافق الفلاسفة في أن الباري تعالى عالم بعلم وعلمه فاته وكذلك قادر بقدرته وقدرته فاته وابدع بدعاً في الكلام والارادة وانعال العباد والقول بالقدر والآجال والارزاق كما سيأتي في حكاية مذهبه وجرت بينه وبين هشام بن الحكم مناظرات في احكام التشبية وابو يعقوب الشحام والادمى صاحبا ابي الهذيل وافقاء في ذلك كله ثم ابرهيم بن سيار النظام في ايام المعتصم كان اعلى في تقرير مذاهب الفلاسفة وانفرد عن السلف ببدع في الرفض والقدر وعن اصحابه بمسائل نذكرها ومن اصحابة محمد بن شبيب وابو شمر وموسى بن عمران والفضل الحدثي واحمد بن حايط ووافقه الاسواري في جميع ما نهب اليه من البدع وكذلك الاسكافية اصحاب ابي جعفر الاسكافي والجعفرية اصحاب الجعفرين جعفربن مبشر وجعفربن حرب ثم ظهرت بدع بشر بن المعتمر من القول بالتولد والافراط فيه والميل الى الطبيعيين من الفلاسفة والقول بان الله تعالى قادر على تعذيب الطفل واذا فعل ذلك فهو ظالم الى غير ذلك ممّا تفرد به عن اصحابه وتلمذ له ابو موسى المزدار راهب المعتزلة وانفرد عنه بابطال اعجاز القرآن من جهة الفصاحة والبلاغة وفي ايامه

جرت اكثر التشديدات على السلف لقولهم بقدم القران وتلمذ له الجعفران ابو· زفر وصحمد بن سويد صاحبا المزدار وابو جعفر الاسكافي وعيسي بن الهيثم صاحبا جعفر بن حرب الاشم وصمن بالغ في القول بالقدر هشام بن عمرو الفوطى والاصم من اصحابه وقد على امامة على بقولهما ان الامامة لا تنعقد الا باجماع الامة عن بكرة ابيهم والفوطى والاصم اتَّفقا على أن الله تعالى يستحيل ان يكون عالمًا بالاشياء قبل كونها ومنعا كون المعدوم شيًّا وابو الحسن الخيّاط واحمد بن علي الشطوي صحبا عيسى الصوفى ثم لزما ابا مخالد وتلمذ الكعبي لابي الحسن الخياط ومذهبه بعينه مذهبه واما معمر بن عبّاد السلمي وثمامة ابن اشرس النميري وعمرو بن بحر الجاحظ كانوا في زمان واحد متقاربين في الراي والاعتقاد منفردين عن اصحابهم بمسائل نذكرها والمتاخرون منهم ابو على المجباي وابنه ابو هاشم والقاضي عبد المجتار وابو الحسين البصري قد لخصوا طرق اصحابهم وانفردوا عنهم بمسائل كما سيأتي ورونق علم الكلام ابتداؤه فمن المخلفاء العباسية هرون والمامون والمعتصم والواثق والمتوكل وانتهاؤه فمن الصاحب ابن عتبان وجماعة من الديالمة وظهرت جماعة من المعتزلة متوسطين مثل ضرار بن عمرو وحفص الفرد والحسين النجار من المتاخرين خالفوا الشيوخ في مسائل ونبغ جهم بن صفوان في ايام نصر بن سيار واظهر بدعته في الجبر بترمذ وقتله سالم بن احوز المازني في اخر ملك بئي امية بمرو وكانت بين المعتزلة وبين السلف في كل زمان اختلافات في الصفات وكانت السلف يناظرونهم عليها لا على قانون كلامي بل علي قول اقناعي ويسمّون الصفاتية فمن مثبت صفات الباري تعالي معاني قائمة بذاته ومن مشبه صفاته بصفات الخلق وكلهم يتعلقون

وقد جاء

بظواهر الكتاب والسنة ويناضلون المعتزلة في قدم الكلام علي قول ظاهر وكان عبد الله بن سعيد الكلابي وابو العباس القلانسي والحارث المحاسبي اشبههم اتقاناً وامتنهم كلاماً وجرت مناظرة بين ابي الحسن علي بن اسمعيل الاشعري وبين استاذه ابي علي الجباي في بعض مسائل والرمه اموراً لم يخرج عنها بحواب فاعرض عنه وانحاز الي طائفة السلف ونصر مذهبهم علي قاعدة كلامية فصار ذلك مذهباً منفرداً وقرر طريقته جماعة من المحققين مثل القاضي ابي بكر الباقلاني والاستاذ ابي اسحق الاسفرايئي والاستاذ ابي بكر بن فورك وليس بينهم كثير اختلاف ونيغ رجل متنمس بالزهد من سجستان يقال له ابو عبد الله (بن الكرّام قليل العلم قد قمش من كل مذهب ضِغْثاً واثبته في كتابه وروّجه علي اغتام غرجة وغور وسواد بلاد خراسان فانتظم ناموسه وصار ذلك مذهباً قد نصره محمود بن سبكتكيين السلطان وصب البلاء علي اصحاب مذهباً قد نصرة محمود بن سبكتكيين السلطان وصب البلاء علي اصحاب الحديث والشيعة من جهتهم وهو اقرب مذهب الي مذهب الخوارج وهم مجسمة وحاش غير محمد بن الهيضم فانة مقارب

وزوجه على

الهيضم

المقدمة المحامسة في السبب الذي اوجب ترتيب هذا الكتاب علي طريق الحساب وفيها اشارة الي مناهج الحساب لما كان مبني الحساب علي الحصر والاختصار وكان غرضي من تاليف هذ الكتاب حصر المذاهب مع الاختصار اخترت طريق الاستيفاء ترتيباً وقدرت اغراضي علي مناهجة تقسيماً وتبويباً واربعت ان ابين كيفية طرق هذا العلم وكمية اقسامة لللا يظن بي اتي من حيث انا فقية ومتكلم اجنبي النظر في مسالكه ومراسمة اعجمي القلم بمداركة ومعالمة فاثرت من طريق الحساب احكمها واحسنها واقمت علية من

حجيج البرهان اوضحها وامتنها وقدرتها على علم العدد وكان الواضع الاول منه استمد المدد فاقول مراتب الحساب تبتدي من واحد وتنتهى الى سبع ولا تجاوزها البقة المرتبة الاولى صدر الحساب وهو الموضوع الاول الذي يرد علية التقسيم الاول وهو فرد لا زوج له باعتبار وجملة يقبل التقسيم والتفصيل باعتبار فمن حيث أنه فرد فهو لا يستدعي اختًا تساويه في الصورة والمدة ومن حيث هو جملة فهو قابل للتفصيل حتى ينقسم الى قسمين وصورة المدة يجب أن يكون من الطرف الى الطرف ويكتب تحتها حشواً مجملات التفاصيل ومرسلات التقدير والتقرير والنقل والتحويل وكليات وجوه المجموع ويكتب تحديه وحكايات الالحاق والموضوع / بارزًا من الطرف الايسر كميات معالغ المجموع والمرتبة الثانية منها الاصل وشكلها محقق وهو التقسيم الاول الذي ورد على المجموع الاول وهو زوج ليس بفرد وبجب حصرة في قسمين لا يعدوان الي ثالث وصورة المدة يجب أن يكون اقصر من الصدر بقليل أذ الجزء أقل من الكل ويكتب تحتها حشوًا ما يخصها من التوجية والتنويع والتفصيل ولها اخت تساويها في المدة وإن لم يجب إن تساويها في المقدار المرتبة الثالثة من ذلك الاصل وشكلة ايضًا محقق وهو التقسيم الثاني الذي ورد علي الموضوع الاول والثاني وذلك لا يجوز أن ينقص من قسمين ولا يجوز أن يزيد على أربعة اقسام ومن جاوز من اهل الصنعة فقد اخطا وما علم وضع الحساب وسنذكر السبب فيه وصورة مدته اقصر من مدة منها الاصل بقليل وكذلك يكتب تحتها ما يليق بها حشوًا وبارزًا المرتبة الرابعة منها المطموس وشكلها هكذا ل وذلك يجوز ان يجاوز الاربعة واحسن الطرق ان يقتصر على الاقل

ومدتها اقصر مما مضى المرتبة الخامسة من ذلك الصغير وشكله هكذا علك وذلك يجوز الي حيث ينتهي التقسيم والتبويب والمدة اتصر مما مضي المرتبة السادسة منها المعوّج وشكله هكذا كه وذلك ايضًا يجوز الى حيث ينتهى التفصيل المرتبة السابعة من ذلك المعقد وشكله هكذا ملك ولكن يمد من الطرف الى الطرف لا على انه اخت صدر الحساب بل من حيث انه النهاية التي تشاكل البداية فهذه كيفية صورة الحساب نقشاً وكمية ابوابها جملة ولكل قسم من الابواب اخت تقابله وزوج يساويه في المدة لا يجوز اغفال ذلك . حمال والحساب تاريخ وتوجيه والان نذكر كمية هذه الصورة وانحصار الاقسام في سبع ولم صار الصدر الاول فرداً لا زوج له في الصورة ولم انحصرت منها الاصل في قسمين لا يعدوان الي ثالث ولِمَ انحصرت من ذلك الاصل في اربعة ولم خرجت الاقسام الاخر عن الحصر فاقول أن العقلاء الذين تكلموا في علم العدد والحساب اختلفوا في الواحد اهو من العدد ام هو مبدأ العدد وليس داخلًا في العدد وهذا الاختلاف انما ينشأ من اشتراك لفظ الواحد فالواحد يطلق ويراد به ما يتركب منه العدد فان الاثنين لا معني له الا واحد مكرر اول تكرير وكذلك الثلثة والاربعة ويطلق ويراد به ما يحصل منه العدد اي هو علته ولا يدخل في العدد اي لا يتركب منه العدد وقد تلازم الواحدية جميع الاعداد لا على أن العدد تركب منها بل كل موجود فهو في جنسة أو نوعة او شخصة واحد يقال انسان واحد وشخص واحد وفي العدد كذلك فان الثلثة في إنها ثلثة واحدة فالوحدة بالمعني الاول داخلة في العدد وبالمعني الثاني علة للعدد وبالمعنى الثالث ملازمة للعدد وليس من الاقسام الثلثة قسم يطلق

على الباري تعالى معناه فهو واحد لا كالاحاد اي هذه الوحدات والكثرة منه وجدت ويستحيل علية الانقسام بوجة من وجوة القسمة واكثر اصحاب العدد على أن الواحد لا يدخل في العدد فالعدد مصدرة الأول أثنان وهو ينقسم الى زوج وفرد فالفرد الاول ثلثة والزوج الاول اربعة وما وراء الاربعة فهو مكرر كالمخمسة فانها مركبة من عدد وفرد ويسمّى العدد الدائر والسنة مركبة من فردين ويسمّى العدد التام والسبعة مركبة من فرد وزوج ويسمّي العدد الكامل والثمانية مركبة من زوجين وهي بداية اخري وليس ذلك من غرضنا نصدر الحساب في مقابلة الواحد الذي هو علة العدد وليس يدخل فيه ولذلك هو فرد لا اخت له ولما كان العدد مصدرة من اثنين صار منها المحقق محصورًا في قسمين ولما كان العدد منقسماً الي فرد وزوج صار من ذلك الاصل محصورًا في اربعة فان الفرد الاول ثلثة والزوج الاول اربعة وهي النهاية وما عداها مركب منها فكان البسائط العامة الكلية في العدد واحد واثنان وثلثة واربعة وهي الكمال وما زاد عليها فمركبات كلها ولا حصر لها فلذلك لا تتحصر الابواب الاخر في عدد معلوم بل تتناهى بما يتناهى به الحساب ثم تركيب العدد على المعدود وتقدير البسيط على المركب فمن علم اخر وسنذكر ذلك عند ذكرنا مذاهب قدماء فاذ نجزت المقدمات على اوفي تقرير واحسن تحرير شرعنا في الفلاسفة ذكر مقالات اهل العالم من لدن ادم علية السلم الى يومنا هذا لعلة لا يشذ من اقسامها مذهب ونكتب تحت كل باب وقسم ما يليق به ذكرًا حتى يعرف لم وضع ذلك اللفظ لذلك الباب ونكتب تحت ذكر الفرقة المذكورة ما يعم اصنافها مذهبًا واعتقادًا وتحت كل صنف ما خصة وانفرد به عن اصحابه

ونستوفي اقسام الفرق الاسلامية ثلثاً وسبعين فرقة ونقتصر في اقسام الفرق الخارجة عن الملة الحنيفية علي ما هو اشهر واعرف اصلاً وقاعدة فنقدم ما هو اولي بالتقديم ونؤخر ما هو اجدر بالتاخير وشرط الصناعة الحسابية ان يكتب بازاء الممدّود من الخطوط ما يكتب حشواً وشرط الصناعة الكتابية ان يترك الحواشي علي الرسم المعهود عفوا فراعيت شرط الصناعتين ومددت الابواب علي شرط الحساب وتركت الحواشي علي رسم الكتاب وبالله استعين وعليه اتوكل وهو حسبنا. ونعم الوكيل

الهجدود.

مذاهب اهل العالم من ارباب الديانات والملل واهل الاهوا، والتحل من الفرق الاسلامية وغيرهم ممن له كتاب منزل محقق مثل اليهود والنصاري وممن له شبهة كتاب مثل المجوس والمانوية وممن له حدود واحكام دون كتاب مثل الصابية الاولي وممن ليس له كتاب ولا حدود واحكام شرعية مثل الفلاسفة الاولي والدهرية وعبدة الكواكب والاوثان والبراهمة نذكر اربابها واصحابها ونقل مآخذها ومصادرها عن كتب طائفة طائفة علي موجب اصطلاحها بعد الوقوف على مناهجها والغص الشديد عن مباديها وعواقبها

ثم ان التقسيم الصحيح الدائر بين النفي والاثبات هو قولنا ان اهل العالم انقسموا من حيث المذاهب الي اهل الديانات والي اهل الاهواء فان الانسان اذا اعتقد عقدًا او قال قولًا فاما ان يكون فيه مستفيدًا من غيرة او مستبدًا برايه فالمستفيد من غيرة مسلم مطيع والدين هو الطاعة والتسليم والمطيع هو المتديّن والمستبدّ برايه محدث مبتدع وفي المحبر عن النبي عليه السلم ما شقي امرء عن مشورة ولا سعد باستبداد براي وربما يكون

المستفيد من غيرة مقلّدًا قد وجد مذهبًا اتّفاقيًا بان كان ابواة او معلّمة على اعتقاد باطل فيتقلده منه دون ان يتفكر في حقه وباطله وصواب القول فيه وخطائه فحينئذ لا يكون مستفيدًا لانه ماحصل علي فائدة وعلم ولا اتبع الاستاذ على بصيرة ويقين الا من شهد بالحق وهم يعلمون شرط عظيم فليعتبر وربما يكون المستبدّ برايه مستنبطًا مما استفاده على شرط أن يعلم موضع الاستنباط وكيفيته فحينئذ لا يكون مستبدًّا حقيقةً لانه حصل العلم بقوة تلك الفائدة لعُلْمَهُ الذين يستنبطونه منهم ركن عظيم فلا تعفُّل فالمستبدُّون بالراي مطلقًا هم المنكرون للنبوات مثل الفلاسفة والصابية والبراهمة وهم لا يقولون بشرائع واحكام امرية بل يضعون حدوداً عقلية حتى يمكنهم التعايش عليها والمستفيدون هم القائلون بالنبوات ومن قال بالاحكام الشرعية فقد قال بالحدود العقلية ولا ينعكس

يرحفل

ارباب الديانات والملل من المسلمين واهل الكتاب وممن له شبهة كتاب نتكلم هاهنا في معني الدين والملة والشرعة والمنهاج والاسلام والحنيفية والسنة والجماعة فانها عبارات وردت في التنزيل ولكل واحدة منها معني يخصَّها وحقيقة توافقها لغة واصطلاحًا وقد بيَّنَّا معنى الدين انه الطاعة والانقياد وقد قال تعالى إِنَّ آلدِّينَ عِنْدُ آللَّهِ آلْإِسْلاَمُ وقد يرد بمعني الجزاء يقال كما تدين تدان وقد يرد بمعني الحساب يوم المعاد والتناد (قال تعالى ن قُو الهسلم ذَلِكَ آلدِينُ آلقيبم فالمتديّن هو المسلم المطيع المقرّ بالجزاء والحساب يوم المسلم المطيع المقرّ بالجزاء والحساب يوم المسلم المطيع المقرّ بالجزاء الدين الما كالمان الما كالمان الما كالمان الما كالمان الما كالمان المان ال التنادِ والمعاد)قال الله تعالى وَرَضِيتُ لَكُمْ آلإِسْلاَمَ دِينًا ولما كان نوع الانسان محتاجًا الى اجتماع مع اخر من بني جنسه في اقامة معاشه والاستعداد لمعاده وذلك الاجتماع يجب أن يكون على شكل يحصل به التمانع والتعاون حتي

يحفظ بالتمانع ما هو له ويحصل بالتعاون ما ليس له فصورة الاجتماع علي هذه الهيئة هي الملة والطريق الخاص الذي يوصل الي هذه الهيئة هو المنهاج والشرعة والسنة والاتفاق علي تلك السنة هي الجماعة قال الله تعالى لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنْكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا ولى يتصوّر وضع الملة وشرع الشرعة الا بواضع شارع يكون مخصوصًا من عند الله بايات تدل علي صدقه وربما يكون الاية مضمنة في نفس الدعوي وربما تكون ملازمة وربما تكون متاخرة ثم اعلم أن الملة الكبري هي ملة ابرهيم عليه السلم وهي <sup>ال</sup>حنيفية ال**ت**ي تقابل الصبوة تقابل التضا**د** وسنذكر كيفية ذلك أن شاء الله تعالى قال الله تعالى مِلَّةَ أَبِيكُمْ إِبَرَهِيمَ والشريعة ابتدأت من نوح عليه السلم قال الله تعالى شَرَعَ لَكُمْ مِنَ ٱلدِينِ مَا وَصَّى بِهِ نُوحًا والحدود والاحكام ابتدأت من ادم وشيث وادريس عليهم السلم وختمت الشرائع والملل والمناهج والسنن باكملها واتقها حسنا وجمالا بمحمد عليه السلم قال الله تعالى أَلْيُومَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَّمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَامَ دِيناً وقد قيل خص ادم بالاسماء وخص نوح بمعاني تلك الاسماء وخص ابرهيم بالجمع بينها ثم خص موسي بالتنزيل وخص عيسي بالتاويل وخص المصطفي بالجمع بينهما على ملة ابيكم ابرهيم ثم كيفية التقرير الاول والتكميل بالتقرير الثاني بحيث يكون مصدّقاً كل واحد ما بين يديه من الشرائع الماضية والسنن السالفة تقديرًا للامر على الخلق وتوفيقًا للدين على الفطرة فمن خاصية النبوة أن لا يشاركهم فيها غيرهم وقد قيل أن الله عز وجل أشس دينه على مثال خلقه ليستدل خلقه على دينه وبدينه علي وحدانيته

المسلمون قد ذكرنا معني الاسلام ونفرق هاهنا بينة وبين الايمان والاحسان

ونبيّن ما المبدأ وما الوسط وما الكمال والخبر المعروف في دعوة جبريل عليه السلم حيث جاء علي صورة اعرابي وجلس حتي الصق ركبته بركبة النبي صلى الله عليه وسلم وقال يا رسول إلله ما الاسلام فقال ان تشهد ان لا الله الا الله وافي رسول الله وان تقيم الصلوة وتؤتي الزكوة وتصوم شهر رمضان وتحمير البيت أن استطعت اليه سبيلاً قال صدقت ثم قال ما الايمان قال عليه السلم أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الاخر وأن تؤمن بالقدر خيرة وشرة قال صدقت ثم قال ما الاحسان قال علية السلم أن تعبد اللة كانك تراه فان لم تكن تراه فانه يراك قال صدقت ثم قال متى الساعة قال عليه السلم ما المسؤل عنها باعلم من السائل ثم قام وخرج فقال النبي علية السلم هذا جبريل جاءكم يعلمكم دينكم ففرق في التفسير بين الاسلام والايمان اذ الاسلام قد يرد بمعني الاستسلام ظاهراً ويشترك فيه المؤمن والمذافق قال الله تعالى قَالَتِ ٱلْأَعْرَابُ آمَنَّا قُلْ لَمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِنْ قُولُوا أَسْلَمْنَا فَرْق التنزيل بينهما فكان الاسلام بمعنى التسليم والانقياد ظاهرًا موضع الاشتراك فهو المبدأ ثم اذا كان الاخلاص معه بان يصدق الله وملائكته وكتبه ورسله والبوم الاخر ويقرّ عقدًا بان القدر خيرة وشرة من الله تعالى بمعنى أن ما أصابة لم يكن ليخطيُّه وما اخطأه لم يكن ليصيبه كان مؤمنًا حقًّا ثم اذا جمع بين الاسلام والتصديق وقرن المجاهدة بالمشاهدة وصار غيبه شهادة فهو الكمال فكان الاسلام مبدأ والايمان وسطا والاحسان كمالا وعلى هذا شمل لفظ المسلمين الناجي والهالك وقد يرد الاسلام قرينة الاحسان قال الله تعالى بَلِّي مَنْ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلَّهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ وعليه يحمل قوله تعالى وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَامَ دِينًا وقوله

إِنَّ آلدِينَ عِنْدَ آللَّهِ آلِإِسْلَامُ وقوله إِذْ قَالَ لَهُ رَبَّهُ أَسْلِمْ قَالَ أَسْلَمْتُ لِرَبِّ آلِعَالَمِينَ وقوله فَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَآنَتُمْ مُسْلِمُونَ وعلي هذا خصّ الاسلام بالفرقة الناجية

اهل الاصول المختلفون في التوحيد والعدل والوعد والوعيد والسمع والعقل نتكلم هاهنا في معنى الاصول والفروع وسائر الكلمات قال بعض المتكلمين الاصول معرفة الباري تعالي بوحدانيته وصفاته ومعرفة الرسل باياتهم وبيتناتهم وبالجملة كل مسئلة يتعين الحق فيها بين المتخاصمين فهي من الاصول ومن المعلوم أن الدين أذا كان منتقمسًا إلى معرفة وطاعة والمعرفة أصل والطاعة فرع فمن تكلم في المعرفة والتوحيد كان اصوليًا ومن تكلم في الطاعة والشريعة كان فروعياً والاصول هو موضوع علم الكلام والفروع هو موضوع علم الفقة وقال بعض العقلاء كل ما هو معقول ويتوصل اليه بالنظر والاستدلال فهو من الاصول وكل ما هو مظنون ويتوصل اليه بالقياس والاجتهاد فهو من الفروع واما التوحيد فقد قال اهل السنة وجميع الصفاتية أن الله تعالى وأحد في ذاته لا قسيِّم له وواحد في صفاته الازلية لا نظير له وواحد في افعاله لا شريك له وقال اهل العدل إن الله تعالى واحد في ذاته لا قسمة ولا صفة له وواحد في افعاله لا شريك له فلا قديم غير ذاته ولا قسيم له في افعاله وصحال وجود قديمين ومقدور بين قادرين وذلك هو التوحيد والعدل وعلى مذهب اهل السنة أن الله تعالى عدل في افعالة بمعني انه متصرف في مِلكه ومُلكه يفعل ما يشاء ويحكم ما يريد فالعدل وضع الشي موضعة وهو التصرف في الملك على مقتضي المشيئة والعلم والظلم بضدّه فلا يتصوّر منه جور في الحكم وظلم في التصرف وعلي

.;;, +

Digitized by Google

مذهب اهل الاعتزال العدل ما يقتضيه العقل من الحكمة وهو اصدار الفعل على وجه الصواب والمصلحة واما الوعد والوعيد فقال اهل السنة الوعد والوعيد كلامه الازلى وعد على ما امر واوعد على ما نهى فكل من نجا واستوجب الثواب فبوعدة وكل من هلك واستوجب العقاب فبوعيدة فلا يجب علية شيّ من قضية العقل وقال اهل العدل لا كلام في الازل وأنما امر ونهي ووعد واوعد بكلام محدث فمن نجا فبفعلة استحق الثواب ومن خسر فبفعلة استوجب العقاب والعقل من حيث الحكمة يقتضى ذلك واما السمع والعقل فقال اهل السنة الواجبات كلها بالسمع والمعارف كلها بالعقل فالعقل لا يحسن ولا يقبُّم ولا يقتضي ولا يوجب والسمع لا يعرّف أي لا يوجد المعرفة بل يوجب وقال اهل العدل المعارف كلها معقولة بالعقل واجبة بنظر العقل وشكر المنعم واجب قبل ورود السمع والحُسن والقبع صفتان ذاتيتان للحَسن والقبيم فهذه القواعد هي المسائل التي تكلم فيها اهل الاصول وسنذكرمذهب كل طائفة مفصّلًا

ان شاء الله تعالى ولكل علم موضوع ومسائل قد ذكرناهما باقصي الامكان T. 8.41. المعتزلة وغيرهم من الجبرية والصفاتية والمختلظة مذهم الفريقان من المعتزلة والصفاتية متقابلتان تقابل التضات وكذلك القدرية والجبرية والمرجية والوعيدية والشيعة والنحوارج وهذا التضاد بين كل فريق وفريق كان حاصلًا في كل زمان ولكل فرقة مقالة على حيالها وكتب صنفوها ودولة عاونتهم وصولة طاوعتهم

المعتزلة ويسمون اصحاب العدل والتوحيد ويلقبون بالقدرية وهم قد جعلوا لفظ القدرية مشتركًا وقالوا لفظ القدرية يطلق على من يقول بالقدر خيرة وشرة من الله تعالى احترازًا عن وصمة اللقب اذ كان الذم به متفقًا عليه لقول

الذبي عليه السلم القدرية مجوس هذه الامة وكانت الصفاتية تعارضهم بالاتفاق على أن الجبرية والقدرية متقابلتان تقابل التضاد فكيف يطلق لفظ الصد على الضدّ وقد قال النبي عليه السلم القدرية خصماء الله في القدر والخصومة في القدر وانقسام النحير والشر على فعل الله وفعل العبد لن يتصوّر على مذهب من يقول بالتسليم والتوكل واحالة الاحوال كلها على القدر المحتوم والحكم المحكوم فالذي يعم طائفة المعتزلة من الاعتقاد القول بان الله تعالى قديم والقدم اخص وصف ذاته ونفوا الصفات القديمة اصلاً فقالوا هو عالم لذاته قادر لذاته حى لذاته لا بعلم وقدرة وحيوة هي صفات قديمة ومعاني قائمة به لانه او شاركته الصفات في القدم الذي هو اخص الوصف لشاركته في الالهية واتفقوا على ان كلامة صحدث مخلوق في محل وهو حرف وصوت كتب امثالة في المصاحف حكايات عنه فان ما وجد في المحل عرض فقد فني في الحال واتفقوا علي ان الارادة والسمع والبصر ليست معان قائمة بذاته لكن اختلفوا في وجوه وجودها ومحامل معانيها كما سيأتي واتفقوا على نفى رؤية الله تعالى بالابصار في دار القرار ونفى التشبيه عنه من كل وجه جهةً ومكانًا وصورةً وجسمًا وتحيّرًا وانتقالًا وزوالًا وتغيّرًا وتأثّرًا واوجبوا تاويل الايات المتشابهة فيها وسموا هذا النمط توحيداً واتفقوا على أن العبد قادر خالق الفعالة خيرها وشرها مستحق علي ما يفعله ثوابًا وعقابًا في الدار الاخرة والرب تعالى منزّة آن يضاف اليه شر وظلم وفعل هو كفر ومعصية لانه لو خلق الظلم كان ظالمًا كما لو خلق العدل كان عادلًا واتفقوا على أن الحكيم لا يفعل الا الصلاح والخير ويجب من حيث الحكمة رعاية مصالح العباد واما الاصلح واللطف ففي وجوبة خلاف عندهم وسموا هذا النمط عدلًا واتفقوا علي ان المؤمن اذا خرج من الدنيا على طاعة وتوبة استحق الثواب والعوض والتفضّل معني اخر وراء الثواب واذا خرج من غير توبة عن كبيرة ارتكبها استحق الخلود في الذار لكن يكون عقابة اخفّ من عقاب الكفّار وسموا هذا النمط وعد ووعيداً واتفقوا علي ان اصول المعرفة وشكر النعمة واجب قبل ورود السمع والحسن والقبيع يجب معرفتهما بالعقل واعتناق الحسن واجتناب القبيع واجب كذلك وورود التكاليف الطاف للباري تعالي ارسلها الي العباد بتوسط الانبياء عليهم السلم امتحاناً واختباراً ليهلك من هلك عن بيّنة ويحي من حي عن بيّنة واختلفوا في الامامة والقول فيها نصاً واختياراً كما سيأتي عند مقالة كل طائفة طائفة والان نذكر ما يختص بطائفة طائفة من المقالة التي تميّزت بها طائفة طائفة والان نذكر ما يختص بطائفة طائفة من المقالة التي تميّزت بها

الواصلية اصحاب ابي حذيفة واصل بن عطاء الغزال كان تلميذ الحسن البصري يقرأ عليه العلوم والاخبار وكانا في ايام عبد الملك وهشام بن عبد الله الملك وبالمغرب الان منهم شرفعة قليلة في بلد ادريس بن عبد الله الحسني الذي خرج بالمغرب في ايام ابي جعفر المنصور ويقال لهم الواصلية واعتزالهم يدور علي اربع قواعد القاعدة الاولي القول بنفي صفات الباري تعالي من العلم والقدرة والارادة والحيوة وكانت هذه المقالة في بدوها غير نضيجة وكان واصل بن عطاء يشرع فيها علي قول ظاهر وهو الاتفاق علي استحالة وجود الهين قديمين ازليدين قال من اثبت معني وصفة قديمة فقد اثبت الهين وانما شرعت اصحابه فيها بعد مطالعة كتب الفلاسفة وانتهي نظرهم فيها الي رد

- 15 ls.

جميع الصفات الى كونه عالماً قادراً ثم الحكم بانهما صفتان داتيتان هما اعتباران للذاف القديمة كما قاله الجباي او حالتان كما قاله ابو هاشم وميل ابي الحسين البصري الى ردهما الى صفة واحدة وهي العالمية وذلك عين مذهب الفلاسفة وسنذكر تفصيل ذلك وكانت السلف يخالفهم في ذلك اذا وجدوا الصفات مذكورة في الكتاب والسنة القاعدة الثانية القول بالقدر وانما سلك في ذلك مسلك معبد الجهني وغيلان الدمشقى وقرر واصل ابن عطاء هذه القاعدة اكثر ما كان يقرر قاعدة الصفات فقال أن الباري تعالى حكيم عادل لا يحوثر ان يضاف اليه شر وظلم ولا يجوز ان يريد من العباد خلاف ما يأمر ويحكم عليهم شيأ ثم يجازيهم عليه فالعبد هو الفاعل للخير والشر والايمان والكفر والطاعة والمعصية وهو المجازي على فعله والرب تعالى اقدره على ذلك كله وافعال العباد محصورة في الحركات والسكنات والاعتمادات والنظر والعلم قال يستحيل ان يتخاطب العبند بِافعَلَ وهو لا يمكنه ان يفعل وهو يحسّ من نفسه الاقتدار والفعل ومن انكره فقد انكر الضرورة واستدل بايات على هذه الكلمات ورايت رسالة نسبت الى الحسن البصري كتبها الى عبد الملك بن مروان وقد ساله عن القول بالقدر والجبر فاجابة بما يوافق مذهب القدرية واستدل فيها بايات من الكِتَابِ ودلائل من العقل ولعلَّها لواصل بن عطاء فما كان الحسن ممن يخالف السلف في أن القدر خيرة وشرة من الله تعالى فأن هذة الكلمة كالمجمع عليها عندهم والعجب انه حمل هذا اللفظ الوارد في الخبر على البلاء والعافية والشدة والراحة والمرض والشفاء والموت والحيوة الي غير ذلك من افعال الله تعالى دون الخير والشر و<sup>ال</sup>حسن والقبيم الصادرين من اكساب

العباد وكذلك اوردة جماعة المعتزلة في المقالات من اصحابهم الثالثة القول بالمنزلة بين المنزلتين والسبب فيه انه دخل واحد على الحسن البصري فقال يا امام الدين لقد ظهرت في زماننا جماعة يكفّرون اصحاب الكبائر والكبيرة عندهم كفر يخرج به عن الملة وهم وعيدية الحوارج وجماعة يرجون اصحاب الكبائر والكبيرة عندهم لا تضر مع الايمان بل العمل على مذهبهم ليس ركنًا من الايمان ولا يضر مع الايمان معصية كما لا ينفع مع الكفر طاعة وهم مرجية الامة فكيف تحكم لنا في ذلك اعتقاداً فتفكر الحسن في ذلك وقبل ان يجيب قال واصل بن عطاء انا لا اقول ان صاحب الكبيرة مؤمن مطلق ولا كافر مطلق بل هو في منزلة بين المنزلتين لا مؤمن ولا كافر ثم قام واعتزل الى اسطوانة من اسطوانات المسجد يقرر ما اجاب به علي جماعة من اصحاب الحسن فقال الحسن اعتزل عنّا واصل فسمّي هو واصحابه معتزلة ووجه تقريره أنه قال أن الايمان عبارة عن خصال خير أذا أجتمعت سمّى المرء مومينًا وهو اسم مدح والفاسق لم يستجمع خصال الخير ولا استحق اسم المدح فلا يسمى مومنًا وليس هو بكافر مطلق إيضًا لأن الشهادة وسائر اعمال المحير موجودة فيه لا وجه الإنكارها لكنه أذا خرج من الدنيا على كبيرة من غير توبة فهو من أهل النار خالدًا فيها أذ ليس في الاخرة الا الفريقان فريق في المجنة وفريق في السعير لكنه يخفف عنه العذاب ويكون دركته فوق دركة الكفّار وتابعه على ذلك عمرو بن عبيد بعد أن كان موافقاً له في القدر وانكار الصفات القاعدة الرابعة قوله في الفريقين من اصحاب الجمل واصحاب صفين ان احدهما مخطي لا بعينه وكذلك قوله في عثمان وقاتليه وخاذليه قال احد الفريقين فاسق

لا محالة كما أن أحد المتلاعنين فاسق لا بعينه وقد عرفت قوله في الفاسق وأقل درجات الفريقين انه لا يقبل شهادتهما كما لا يقبل شهادة المتلاعنين فلم يجوز قبول شهادة على وطلحة والربير على باقة بقل وجوّز ان يكون عثمان وعلي على الخطاء هذا قول رئيس المعتزلة ومبدأ الطريقة في اعلام الصحابة وائمة العترة ووافقه عمرو بن عبيد على مذهبة وزاد عليه في تفسيق احد الفريقين لا بعينة بان قال لو شهد رجلان من احد الفريقين مثل على ورجل من عسكرة او طلحة والربير لم يقبل شهادتهما وفيه تفسيق الفريقين وكونهما من اهل الذار وكان عمرو من رواة الحديث معروفاً بالزهد وواصل مشهوراً بالفضل والادب عندهم الهذيلية اصحاب ابي الهذيل حمدان بن ابي الهذيل العلَّاف شيخ المعتزلة ومقدم الطائفة ومقرر الطريقة والمناظر عليها اخذ الاعتزال عن عثمان بن خالد الطويل عن واصل بن عطاء ويقال اخذ واصل عن ابي هاشم عبد الله بن محمد بن الحنفية ويقال اخذه عن الحسن بن ابي الحسن البصري وانما انفرد عن اصحابه بعشر قواعد الاولى أن الباري تعالى عالم بعلم وعلمه ذاته قادر بقدرة وقدرته ذاته حى جعيوة وحيوته ذاته وانما اقتبس هذا الراي من الفلاسفة الذين اعتقدوا أن ذاته وأحدة لا كثرة فيها بوجه وأنما الصفات ليست وراء الذات معان قايمة بذاته بل هي ذاته وترجع الى السلوب أو اللوازم كما سياتي والفرق بين قول القائل عالم لذاته لا بعلم وبين قول القائل عالم بعلم هو ذاته ان الاول نفى الصفة والثاني اثبات ذات هو بعينه صفة او اثبات صفة هي بعينها ذات وإن اثبت أبو الهذيل هذه الصفات وجوهًا للذات فهي بعينها اقانيم النصاري او احوال ابي هاشم الثانية انه اثبت ارادات لا محل لها

يكون الباري تعالى مريدًا بها وهو اول من احدث هذه المقالة وتابعه عليها المتاخرون الثالثة قال في كلام الباري تعالي ان بعضه لا في صحل وهو قوله كن وبعضه في محل كالامر والنهى والخبر والاستخبار وكان امر التكوين عنده غير وامر التكليف غير الرابعة قوله في القدر مثل ما قاله اصحابه الا انه قدري الاولي جبري الاخرة فان مذهبه في حركات اهل المخلدين في الاخرة انها كلها ضرورية لا قدرة للعباد عليها وكلها مخلوقة للباري تعالى اذ لو كانت مكتسبة للعباد لكانوا مكلّفين بها الخامسة قولة أن حركات أهل الخلدين تنقطع وانهم يصيرون الى سكون دائم جموداً ويجتمع اللذات في فلك السكون لاهل النجنة ويجتمع الالام في ذلك السكون لاهل النار وهذا قريب من مذهب جهم اذ حكم بفناء الجنة والنار وانما الترم ابو الهذيل هذا المذهب لانه لما الزم في مسئلة حدوث العالم ان الحوادث التي لا اول لها كالحوادث التي لا اخر لها اذ كل واحدة لا تتناهي قال اني لا اقول بحركات لا تتناهي اخرًا كما ً لا اقول بحركات لا تتناهي اولًا بل يصيرون الي سكون دائم وكانه ظنّ ان ما الزم في الحركة لا يلزمه في السكون السادسة قوله في الاستطاعة انها عرض من الاعراض غدر السلامة والصحة وفرق بدين افعال القلوب وافعال الجوارح فقال لا يضم وجود افعال القلوب منه صع عدم القدرة والاستطاعة معها في حال الفعل وجوّز ذلك في افعال الجوارج وقال بتقدمها فيفعل بها في الحال الاولي وان لم يوجد الفعل الا في الحالة الثانية قال فحال يفعل غير حال فعل ثم ما تولد من فعل العبد فهو فعله غير اللون وانطعم والرائحة وكل ما لا يعرف كيفيته وقال في الادراك والعلم الحادثين في غيرة عند اسماعه وتعليمه أن الله تعالي

يبدعهما فيه وليسا من افعال العباد السابعة قوله في المفكر قبل ورود السمع انه يجب عليه أن يعرف الله تعالى بالدليل من غير خاطر وأن قصر في المعرفة استوجب العقوبة ابدًا ويعلم ايضًا حُسن الحَسن وقبم القبيم فيجب عليه الاقدام على الحسن كالصدق والعدل والاعراض عن القبيم كالكذب والجور وقال أيضاً بطاعات لا يراد بها الله تعالى ولا يقصد بها التقرب اليه كالقصد الى النظر الاول والنظر الاول فانه لم يُعرف الله تعالى بعد والفعل عبادة وقال في المكرة اذا لم يعرف التعريض والتورية فيما اكرة علية فلة أن يكذب ويكون وزرة موضوعاً عنه الثامنة قوله في الاجال والارزاق/ان الرجل أن لم يقتل مات في ذلك الوقت ولا يجوز أن يزاد في العمر أو ينقص والارزاق على وجهين احدهما ماخلق الله تعالى من الامور المنتفع بها بجوز ان يقال خلقها رزقاً للعباد فعلى هذا من قال أن أحدًا أكل وانتفع بما لم يخلقه الله رزقًا فقد أخطأ لما فيه أن في الأجسام ما لم يخلقه الله والثاني ما حكم الله به من هذه الارزاق للعباد فما احلّ منها فهو رزقه وما حرّم فليس رزقًا اي ليس ماًموراً بتناولة والتاسعة حكى الكعبي عنه أنه قال أرادة الله غير المراد فأرادته لما خلق هي خلقه له وخلقه للشي عدد غير الشي بل الخلق عند، قول لا في صحل وقال انه تعالي لم يزل سميعاً بصيراً بمعني سيسمع وسيبصر وكذلك لم يزل غفورًا رحيمًا محسنًا خالقًا رازقًا مثيبًا معاقبًا مواليًا معاديًا آمرًا ناهيًا بمعني ان ذلك سيكون العاشرة حكي عنه جماعة انه قال الحجة لا تقوم نيما غاب الا بخبر عشرين فيهم واحد من اهل الجنة او اكثر ولا يخلوا الارض عن جماعة هم اولياء الله معصومين لا يكذبون ولا يرتكبون الكبائر فهم الحجة لا التواتر

)-1)

اذ يجوز أن يكذب جماعة ممن لا يحصون عدداً اذا لم يكونوا اولياء الله ولم يكن فيهم واحد معصوم وصحب أبا الهذيل أبو يعقوب الشحام والادمي وهما علي مقالته وكان سنة مائة سنة توفي في أول خلافة المتوكل سنة خمس وثلثين ومايتين

النظامية اصحاب ابرهيم بن سيار النظّام وقد طالع كثيرًا من كتب الفلاسفة وخلط كالمهم بكالم المعتزلة وانفرد عن اصحابه بمسائل الاولى منها انه زاد على القول بالقدر خيرة وشرة منا قولة أن الله تعالى لا يوصف بالقدرة على الشرور والمعاصى وليست هي مقدورة للباري تعالى خلافاً لاصحابة فانهم قضوا بانة قادر عليها لكنه لا يفعلها لانها قبيحة ومذهب النظام ان القبم اذا كانت صفة ذاتية للقبيم وهو المانع من الاضافة اليه فعلاً ففي تجويز وقوع القبيم منه قبم ايضاً فيجب أن يكون مانعاً ففاعل العدل لا يوصف بالقدرة على الظلم وزاد ايضًا على هذا الاختيار فقال انما يقدر على فعل ما يعلم ان فيه صلاحاً لعبادة ولا يقدر على أن يفعل بعبادة في الدنيا ما ليس فيه صلاحهم هذا في تعلق قدرته بما يتعلق بامور الدنيا وأما امور الاخرة فقال لا يوصف الباري تعالى بالقدرة على ان يزيد في عذاب اهل النار شيًا ولا على أن ينقص منه شياً وكذلك لا ينقص من نعيم اهل الجنة ولا ان يخرج احدًا من اهل الجنة وليس ذلك مقدورًا له وقد الزم عليه أن يكون الباري تعالى مطبوعًا مجبوراً على ما يفعله فان القادر علي الحقيقة من يتخير بين الفعل والترك فاجاب أن الذي الزمتموني في القدرة يلزمكم في الفعل فأن عندكم يستحيل ان يفعله وان كان مقدورًا فلا فرق وانما اخذ هذه المقالة من قدماء الفلاسفة

حيث قضوا بان الجواد لا يجوز ان يدّخر شياً لا يفعله فما ابدعه واوجده هو المقدور ولو كان في علمة ومقدورة ماهو احسن واكمل مما ابدعة نظاماً وترتيباً وصلاحًا لفعل الثانية قوله في الارادة أن الباري تعالى ليس موصوفًا بها على المحقيقة فاذا وصف بها شرعًا في افعاله فالمراد بذلك انه خالقها ومنشئها على حسب ما علم واذا وصف بكونه مريداً لانعال العباد فالمعني به انه امر بها وعنه اخذ الكعبي مذهبة في الارادة الثالثة قوله أن أفعال العباد كلها حركات فحسب والسكون حركة اعتماد والعلوم والارادات حركات النفس ولم يرد بهذه المحركة حركة النقلة وانما الحركة عنده مبدأ تغير ما كما قالت الفلاسفة منى أثبات حركات في الكيف والكم والوضع والاين ومتي الى اخواتها الرابعة ووافقهم ايضاً في قولهم أن الأنسان في الحقيقة هو الغفس والروح والبدن آلتها وقالبها غير انه تقاصر عن ادراك مذهبهم فمال الى قول الطبيعية منهم ان الروح جسم لطيف مشابك للبدن مداخل للقالب باجزائه مداخلة المائية في الورد والدهنية في السمسم والسمنية في اللبن وقال ان الروح هي التي لها قوة واستطاعة وحيوة ومشئة وهي مستطيعة بنفسها والاستطاعة قبل الفعل النحامسة حكى الكعبي عنه انه قال ان كل ما جاوز محل القدرة من الفعل فهو من فعل الله تعالى بايجاب الخلقة اي ان الله تعالى طبع الحجر طبعًا وخلقه خلقةً اذا دفعته اندفع واذا بلغ قوة الدفع مبلغها عاد الحجر الى مكانه طبعًا وله في الجواهر واحكامها خبط مذهب يخالف المتكلمين والفلاسفة السادسة وافق الفلاسفة في نفي المجزو الذي لا يتجزي واحدث القول بالطفرة لما الزم مشى نملة على صغرة من طرف الى طرف انها قطعت ما لا يتناهى وكيف

يقطع ما يتذاهى ما لا يتذاهى قال يقطع بعضها بالمشى وبعضها بالطفرة وشتمة ذلك بحبل شد على خشبة معترضة وسط البئر طولة خمسون ذراعاً وعليه دلو معلَّق وحبل طوله خمسون ذراعًا علَّق عليه معلاق فيجريه الحبل المتوسط فان الدلو يصل الى راس البدر وقد قطع ماية ذراع بحبل طوله خمسون ذراعاً في زمان واحد وليس ذلك الا أن بعض القطع بالطفرة ولم يعلم أن الطفرة قطع مسافة ايضاً موازية لمسافة فالالزام لا يندفع عنه وانما الفرق بين المشى والطفرة يرجع الى سرعة الرُمَّان وبطئيه السابعة قال ان الجوهر مؤلف من اعراض اجتمعت ووافق هشام بن الحكم في قوله ان الالوان والطعوم والروائم اجسام فتارة يقضى بكون اجسام اعراضاً وتارة يقضى بكون الاعراض اجساماً الثامنة من مذهبه أن الله تعالى خلق الموجودات دفعة وأحدة على ما هي عليها الان معادن ونباتا وحيواناً وانساناً ولم يتقدم خلق ادم عليه السلم خلق اولاده غير أن الله تعالى اكمن بعضها في بعض فالتقدم والتاخر أنما يقع في ظهورها من مكامنها دون حدوثها ووجودها وانما اخذ هذه المقالة من أصحاب الكمون والظهور من الفلاسقة واكثر ميلة ابدًا الى تقرير مذاهب الطبيعيين منهم التاسعة قوله في اعجاز القران انه من حيث الاخبار عن الامور دون الالهيدين الماضية والآتية ومن جهة صرف الدواعي عن المعارضة ومنع العرب عن الاهتمام به جبرًا وتعجيزًا حتى لو خلاهم لكانوا قادرين على ان ياتوا بسورة من مثلة بلاغة وفصاحة ونظماً العاشرة قوله في الاجماع انه ليس جحجة في الشرع وكذلك القياس في الاحكام الشرعية لا يجوز ان يكون حجة وانما الحجة في قول الامام المعصوم الحادية عشر ميله الى الرفض ووقيعته في كبار الصحابة قال

اولًا لا امامة الا بالنص والتعيين ظاهرًا مكشوفًا وقد نص النبي صلى الله عليه وآله وسلم على على كرم الله وجهة في مواضع واظهرة اظهاراً لم يشتبه على الجماعة الا أن عمر كتم ذلك وهو الذي تولَّى بيعة أبي بكر يوم السقيفة ونسبه الي الشك يوم الحديبية في سؤاله عن الرسول عليه السلم حين قال السنا على الحق اليسوا على الباطل قال نعم قال عمر فلم نعطى الدنية في ديننا قال هذا شك في الدين ووجد ان خرج في النفس مما قضى وحكم وزاد في الفرية فقال أن عمر ضرب بطن فاطمة عليها السلم يوم البيعة حتي القت المحسن من بطنها وكان يصيح احرقوها بمن فيها وما كان في الدار غير على وفاطمة والحسن والحسين وقال تغريبه نصر بن الحجاج من المدينة الى البصرة وابداعه التراويح ونهيه عن متعة الحج ومصادرته العمال كل ذلك احداث ثم وقع في عثمان وذكر احداثه من رقة الحكم بن امية الي المدينة وهو طريد رسول الله ونفيه ابا ذر وهو صديق رسول الله وتقليده الوليد بن عقبة الكوفة وهو من افسد الناس ومعاوية الشام وعبد الله بن عامر البصرة وتزويجه مروان بن الحكم ابنته وهم افسدوا عليه امرة وضربه عبد الله بن مسعود علي احضار المصحف وعلي القول الذي شافهم به كل ذلك أحداثه ثم زاد على خزيه ذلك بان عاب عليًا وعبد الله بن مسعود لقولهما اقول فيها براي وكذّب ابن مسعود في روايته السعيد من سعد في بطن امة والشقى من شقى في بطن امة وفي روايتة انشقاق القمر وفى تشبيهه الجن بالبط وقد انكر الجن راساً الى غير ذلك من الوقيعة الفاحشة في الصحابة رضى الله عنهم اجمعين الثانية عشر قوله في المفكر قبل ورود السمع انه اذا كان عاقلاً متمكناً من النظر يجب عليه تحصيل معرفة الباري

تعالى بالنظر والاستدلال وقال بتحسين العقل وتقبيحه في جميع ما يتصرف فية من افعاله وقال لا بد من خاطرين احدهما يامر بالاقدام والاخر بالكف ليصح الاختبار الثالثة عشر تكلم في مسائل الوعد والوعيد وزعم أن من خان في ماية وتسعة وتسعين درهماً بالسرقة او الظلم لم يفسق بذلك حتى بلغ خيانته نصاب الزكوة وهو مايتا درهم فصاعداً فعينتُذ يفسق وكذلك في سائر نصب الركوة وقال في المعاد أن الفضل على الاطفال كالفضل على البهائم ووافقة الاسواري في جميع ما ذهب اليه وزاد عليه بان قال أن الله تعالى لا يوصف بالقدرة على ما علم انه لا يفعله ولا على ما اخير انه لا يفعله مع أن الانسان قادر على ذلك لان قدرة العبد صالحة للضدين ومن المعلوم أن أحد الضدين وأقع في المعلوم انه سيوجد دون الثاني والخطاب لا ينقطع عن ابي لهب وان اخبر الرب تعالى بانه سيصلى ناراً ذات لهب ووافقه ابو جعفر الاسكافي واصحابه من المعتزلة وزاد عليه بان قال أن الله تعالى لا يقدر على ظلم العقلاء وأنما يوصف بالقدرة على ظلم الاطفال والمجانيين وكذلك الجعفران جعفر بن مبشر وجعفر بن حرب وافقاه وما زادا عليه الا أن جعفر بن مبشر قال في فساق الامة من هو شر من الزنادقة والمجوس وزعم ان اجماع الصحابة علي حد شارب الخمر كان خطاءً اذا المعتبر في الحدود النص والتوقيف وزعم ان سارق الحبّة الواحدة فاسق منخلع من الايمان وكان محمد بن شبيب وابو شمر وموسى بن عمران من اصحاب النظام الا انهم خالفوه في الوعيد وفي المنزلة بين المنزلتين وقالوا صاحب الكبيرة لا يخرج من الايمان بمجرد ارتكاب الكبيرة وكان ابن مبشر يقول في الوعيد أن استحقاق العقاب والخلود في الذار بالكفر يعرف قبل ورود السمع وسائر اصحابه يقولون التخليد لا يعرف الا بالسمع وصن اصحاب النظام الفضل الحدثي واحمد بن حايط قال ابن الروندي انهما كانا يزعمان ان للخلق خالقين احدهما قديم وهو الباري تعالى والثاني صحدت وهو المسيع عليم السلم لقوله تعالى إِنَّ تَخَلُقُ مِنَ ٱلطِّينِ كَهَيَّةِ ٱلطَّيْرِ وكذّبه الكعبي في رواية الحدثي خاصة لحسن اعتقاده فيه

المايطية اصحاب احمد بن حايط وكذلك المحدثية اصحاب فضل بن المحدثي كانا من اصحاب النظام وطالعا كتب الفلاسفة ايضًا وضمّا الى مذهب النظام ثلث بدع الاولى اثبات حكم من احكام الالهية في المسيم عليه السلم موافقة للنصاري علي اعتقادهم أن المسيع عليه السلم هو الذي يحاسب الخلق في الاخرة وهو المراد بقوله تعالى وَجَاء رَبُّك وَالْمَلُك صَفًّا صَفًّا وهو الذي ياتي في ظلل من الغمام وهو المعني بقوله تعالى أَوْ يَأْتِي رَبُّكَ وهو المراد بقول النبي علية السلم أن الله تعالي خلق أدم علي صورة الرحمن وبقوله يضع الجبّار قدمته في النار وزعم احمد بن حايط ان المسيم تدرع بالجسد الجسماني وهو الكلمة القديمة المتحسدة كما قالت النصاري الثانية القول بالتناسخ زعما أن الله تعالى ابدع خلقه اصحاء سالمين عقلاء بالغين في دار سوي هذه الدار التي هم فيها اليوم وخلق فيهم معرفته والعلم به واسبخ عليهم نعمه ولا يجوز ان يكون اول ما يخلقه الا عاقلاً ناظراً معتبراً فابتداهم بتكليف شكرة فاطاعة بعضهم في جميع ما امرهم به وعصاه بعضهم في جميع ذلك واطاعه بعضهم في البعض دون البعض فمن اطاعة في الكل اقرّة في دار النعيم التي ابتداهم فيها ومن عصاة في الكل اخرجه من تلك الدار الي دار العذاب وهي النار ومن اطاعه في

البعض وعصاه في البعض اخرجه الى دار الدنيا فالبسه هذه الاجسام الكثيفة وابتلاه بالباساء والضراء والشدة والرخاء والالام واللذات على صور مختلفة من صور الناس وسائر الحيوانات على قدر ذنوبهم فمن كانت معاصيه اقل وطاعته اكثر كانت صورته احسن والامه اقل ومن كانت ذنوبه اكثر كانت صورته اقبم والامة اكثر ثم لا يزال يكون الحيوان في الدنيا كرة بعد كرة وصورة بعد اخري ما دامت معه ذنوبه وطاعاته وهذا عين القول بالتفاسخ وكان في زمانهما شيم المعتزلة احمد بن ايوب بن مانوس وهو ايضاً من تلامذة النظام قال مثل ما قال ابن حايط في التناسخ وخلق البرية دفعة واحدة الا انه متي صارت النوبة الى البهيمية ارتفعت التكاليف ومتي صارت النبية الى رتبة النبوة والملك ارتفعت التكاليف ايضًا وصارت النوبتان عالم الجزاء ومن مذهبهما أن الديار خمس داران للثواب احديهما فيها اكل وشرب وبعال وجنات وانهار والثانية دار فوق هذه ليس فيها اكل وشرب وبعال بل ملات روحانية وروج وريحان غير جسمانية والثالثة دار العقاب المحض وهي نار جهنم ليس فيها ترتيب بل ملى نمط التساوي والرابعة دار الابتداء التي خلق الخلق فيها قبل ان يهبطوا الى الدنيا وهي الجنة الاولي والخامسة دار الابتلاء التي كلُّف الخلق المناوير المنابعد ان اجترُحوا في الاولي وهذا التكوير والتكرير لا يزال في الدنيا حتى يمتلى المكيالان مكيال الخير ومكيال الشر فاذا امتلأ مكيال الخير صار العمل كله طاعة والمطبع خيرًا خالصًا فيُنقل الى الجنة ولم يلبث طرفة عين فان مطل الغني ظلم وفي الخبر اعطوا الأجير اجرته قبل ان يجفُّ عرقه واذا امتلاً مكيال الشر صار العمل كله معصية والعاصي شِرّيراً صحضًا فيُنقل الي النارولم يلبث

طرفة عين وذلك قوله تعالى فَاذَا جَآءَ أَجَلُهُمْ لا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلا يَسْتَقْدِمُونَ البدعة الثالثة حملهما كل ما ورد في الخبر من روية الباري تعالي مثل قوله عليه السلم انكم سترون ربكم كما ترون القمر لبلة البدر لا تضامون في رويته على روية العقل الاول الذي هو اول مبدع وهو العقل الفعّال الذي منه يفيض الصور على الموجودات واياه عني النبي عليه السلم بقوله اول ما خلق الله تعالى العقل فقال له اقبل فاقبل ثم قال له ادبر فادبر فقال وعرّتي وجلالي ما خلقت خلقًا احسى منك بك أعز وبك أنل وبك اعطي وبك امنع فهو الذي يظهر يوم القيامة ويرتفع الحجاب بينه وبين الصور التي فاضت منه فيبرونه كمثل القمر ليلة البدر فاما واهب العقل فلا يُرى البتة ولا يشبه الا مبدع بمبدع وقال ابن حايط أن كل نوع من أنواع الحيوانات أمة على حيالها لقوله تعالى وَلاَ طَآئِر يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ إِلَّا أُمَّم أَمْثَالُكُم وفي كل امة رسول من نوعه لقوله وَإِن منْ أُمَّة إلَّا خَلَا فِيهَا نَذِيرٌ ولهما طريقة اخري في التناسخ وكانهما مزجا كلام التناسخية والفلاسفة والمعتزلة بعضها ببعض

البشرية اصحاب بشر بن المعتمر كان من افضل علماء المعتزلة وهو الذي احدث القول بالتولد وافرط فيه وانفرد عن اصحابه بمسائل ست الاولي منها انه زعم ان اللون والطعم والرائحة والادراكات كلها من السمع والروية يجوز ان تحصل متولدة من فعل الغير في الغير اذا كانت اسبابها من فعله وانما اخذ هذا من الطبيعيين الا انهم لا يفرقون بين المتولد والمباشر بالقدرة وربما لا يثبتون القدرة على منهاج المتكلمين وقوة الفعل وقوة الانفعال غير القدرة التي يثبتها المتكلم الثانية قوله ان الاستطاعة هي سلامة البنية وصحة الجوارح وتخليها من

الافات وقال لا اقول يفعل بها في الحالة الاولى ولا في الحالة الثانية لكني اقول الانسان يفعل والفعل لا يكون الا في الثانية الثالثة قوله أن الله تعالى قادر على تعذيب الطفل ولو فعل كان ظالماً اياه الا انه لا يستحسن ان يقال في حقة بل يقال لو فعل ذلك كان الطفل بالغاً عاقلاً عاصياً بمعصية ارتكبها مستحقاً للعقاب وهذا كلام متناقض الرابعة حكى الكعبي عنه انه قال ارائة الله تعالى فعل من افعاله وهي على وجهين صفة ذات وصفة فعل فاما صفة الذات فهو تعالى لم يزل مريداً لجميع افعاله ولجميع طاعات عباده فانه حكيم ولا يجوز ان يعلم الحكيم صلاحًا وخيرًا ألَّا يريده واما صفة الفعل فان اراد بها فعل نفسه في حال احداثه فهي خلق له وهي قبل الخلق لان ما به يكون الشي لا يجوز ان يكون معة وان اراد بها فعل عبادة فهو الامر به المخامسة قال ان عند الله تعالى لطفًا لو اتي به لآمن جميع من في الارض ايماناً يستحقون عليه الثواب استحقاقهم لو امنوا من غير وجوده واكثر منه وليس على الله تعالى ان يفعل ذلك بعبادة ولا يجبب علية رعاية الاصلح لانه لا غاية لما يقدر عليه من الصلاح فما من اصلح الا وفوقه اصلح وانما عليه ان يمكن العبد بالقدرة والاستطاعة ويزيم العلل بالدعوة والرسالة والمفكر قبل ورود السمع يعلم الباري تعالى بالنظر والاستدلال واذا كان مختارًا في فعله فيستغني عن المخاطرين فان المخاطرين لا يكون من قبل الله تعالى وانما هما من الشيطان والمفكر الاول لم يتقدمه شيطان يخطر الشك بباله ولو تقدم فالكلام في الشيطان كالكلام فيه السادسة قال من تاب عن كبيرة ثم راجعها عاد استحقاقه العقوبة الاولى فانه قبل توبته بشرط ان لا يعود

۽ وا

- 50 = 60 B 1.

المعمرية اصحاب معمّر بن عباد السلمي وهو اعظم القدرية فرية في تدقيق القول بنفى الصفات ونفى القدر خيرة وشرة من الله تعالى والتكفير والتضليل على فلك وانفرد عن اصحابه بمسائل منها انه قال أن الله تعالى لم يخلق شياً غير الاجسام فاما الاعراض فانها من اختراعات الاجسام اما طبعًا كالغار التي تحدث الاحراق والشمس الحرارة والقمر التلوين واما اختيارًا كالحيوان يحدث الحركة والسكون والاجتماع والافتراق ومن العجب ان حدوث الجسم وففاءة عندة عرض فكيف يقول انهما من فعل الاجسام واذا لم يحدث الباري تعالى عرضاً فلم يحدث الجسم وفذاء الحدوث عرض فيلزمه ان لا يكون لله تعالى فعل اصلاً ثم الزم كلام الباري تعالى انه عرض او جسم فان قال هو عرض فقد احدثه الباري فان المتكلم علي اصله مَنْ فعل الكلام او يلزمه ان لا يكون لله تعالى كلام هو عرض وإن قال هو جسم فقد ابطل قوله أنه احدثه في صحل فان الجسم لا يقوم بالجسم فاذا لم يقل هو باثبات الصفات الازلية ولا قال بحفلق الاعراض فلا يكون لله تعالى كلام يتكلم به على مقتضي مذهبه واذا لم يكن له كلام لم يكن آمرًا ناهيًا واذا لم يكن امر ونهي لم يكن شريعة اصلًا فاتَّى مذهبه الى خزي عظيم ومنها ان قال الاعراض لا تتناهى في كل نوع وقال كل عرض قايم بمحل فانما يقوم به لمعني اوجب القيام وذلك يودي الى القول بالتسلسل وعن هذه المسئلة سمى هو واصحابه اصحاب المعاني وزاد على فلك وقال الحركة انما خالفت السكون لا بذاتها بل بمعنى اوجب المخالفة وكذلك مغايرة المثل المثل ومماثلته وتضاد الضد الضد كل ذلك عنده لمعنى ومنها ما حكى النعبي عنه أن الارافة من الله تعالى للشي غير الله وغير خلقه

للشي وغير الامر والاخبار والحكم فاشار الى امر صجهول لا يعرف وقال ليس للانسان فعل سوي الارادة مباشرة كانت او توليداً وافعاله التكليفية من القيام والقعود والحركة والسكون في النحير والشر كلها مستندة الى ارادته لا على طريق المباشرة ولا على التوليد وهذا عجب غير انه انما بناه على مذهبه في حقيقة الانسان وعنده الانسان معني او جوهر غير الجسد وهو عالم قادر مختار حكيم ليس بمتحرك ولا ساكن ولا متكوّن ولا متمكن ولا يري ولا يمس ولا يحس ولا يحل موضعاً دون موضع ولا يحوية مكان ولا يحصره زمان لكنه مدبر للجسد وعلاقته مع البدن علاقة التدبير والتصرف وانما اخذ هذا القول من الفلاسفة حيث قضوا باثبات النفس الانسانية امراً ما هو جوهر قايم بنفسه لا متحيز ولا متمكن واثبتوا من جنس ذلك موجودات عقلية مثل العقول المفارقة ثم لما كان ميل معمر بن عباد الى مذهب الفلاسفة ميز بين افعال النفس التي سمَّاها انسانًا وبين القالب الذي هو جسده فقال فعل النفس هو الارادة فحسب والنفس انسان ففعل الانسان هو الارادة وما سوي ذلك من الحركات والسكنات والاعتمادات فهي من فعل الجسد ومنها انه يحكى عنه انه كان ينكر القول بان الله تعالى قديم لان القديم اخذ من قدم يقدم فهو قديم وهو فعل كقولك اخذ منه ما قدم وما حدث وقال ايضاً هو يشعر بالتقادم الزماني ووجود الباري تعالى ليس بزماني وبحكى عنه أنه قال المحلق غير المخلوق والاحداث غير المحدث وحكى جعفربن حرب عنه انه قال ان الله تعالى محال ان يعلم نفسه لانه يودي الى ان يكون العالم والمعلوم واحداً ومحال أن يعلم غيرة كما يقال محال أن يقدر على الموجودات من حيث هو موجود ولعل هذا النقل فيه خلل فان عاقلاً ما لا يتكلم بمثل هذا الكلام الغير المعقول لعمري لما كان الرجل يميل الي الفلاسفة ومن مذهبهم انه ليس علم الباري تعالي علماً انفعالياً اي تابعاً للمعلوم بل علمه علم فعلي فهو من حيث هو فاعل عالم وعلمه هو الذي اوجب الفعل وانما يتعلق بالوجود حال حدوثه لا محالة ولا يجوز تعلقه بالمعدوم علي استمرار عدمه وانه علم وعقل وكونه عقلاً وعاقلاً ومعقولاً شي واحد فقال ابن عباد لا يقال يعلم نفسه لانه يودي الي تمايز بين العالم والمعلوم ولا يعلم غيرة لانه يودي الي ان يكون علمه من غيرة يحصل فاما ان لا يصح النقل واما ان يحمل علي مثل هذا المحمل ولسنا من رجال بن عباد فنطلب لكلامه وجهاً

المزدارية اصحاب عيسي بن صبح المكني بابي موسي الملقب بالمزدار وقد تلمذ لبشر بن المعتمر واخذ العلم منه وتزهد ويسمي راهب المعتزلة وانما انفرد عن اصحابه بمسائل الاولي منها قوله في القدر ان الله تعالي يقدر علي ان يكذب ويظلم ولو كذب وظلم كان الها كاذباً ظالماً تعالي عن قوله الثانية قوله في التولد مثل قول استاذه وزاد عليه بان جوّز وقوع فعل واحد من فاعلين علي سبيل التولد الثالثة قوله في القران ان الناس قادرون علي مثل القران فصاحة ونظما وبلاغة وهو الذي بالغ في القول بخلق القران وكفّر من قال بقدمه فانه قد اثبت قديمين وكفّر من لابس السلطان وزعم انه لا يرث ولا يورث وكفّر من قال انه يري يورث وكفّر من قال العباد صخلوقة لله تعالي ومن قال انه يري بالإبصار وغلا في التكفير حتي قال هم كافرون في قولهم لا اله الا الله وقد ساله ابرهيم بن السندي مرة عن اهل الارض جميعاً فاكفرهم فاقبل الرهيم وقال

الجنة التي عرضها كعرض السماء والارض لا يدخلها الا انت وثلثة وافقوك فخزي ولم يجد جوابًا وقد تلمذ له ايضًا الجعفران وابو زفر وصحمد بن سويد وصحبه ابو جعفر صحمد بن عبد الله الاسكافي وعيسي بن الهيثم وجعفر بن حرب الاشج وحكي الكعبي عن الجعفرين انهما قالا ان الله تعالي خلق القران في اللوح المحفوظ لا يجوز ان ينتقل اذ يستحيل ان يكون الشي الواحد في مكانين في حالة واحدة وما نقراً وهو وكاية عن المكتوب الاول في اللوح المحفوظ وذلك فعلنا وخلقنا قال وهو الذي اختاره من الاقوال المختلفة في القران وقالا في تحسين العقل وتقبيحه ان العقل يوجب معرفة الله تعالي بحميع احكامة وصفاته قبل ورود الشرع وعلية ان يعلم انه ان قصر ولم يعرفه ولم يشكره عاقبة عقوبة دائمة فاثبت التخليد واجباً بالعقل

الثمامية اصحاب ثمامة بن اشرس النميري كان جامعاً بين سخافة الدين وخلاعة النفس مع اعتقادة بان الفاسق يخلد في النار اذا مات علي فسقة من غير تربة وهو في حال حيوته في مغزلة بين المغزلتين وانفرد عن اصحابه بمسائل منها قوله ان الافعال المتولدة لا فاعل لها اذ لم يمكنه اضافتها الي فاعل اسبابها حتي يلزم ان يضيف الفعل الي ميت مثل ما اذا فعل السبب ومات ووجد المتولد بعدة ولم يمكنه اضافتها الي الله تعالي لانه يودي الي فعل القبيح وذلك صحال فتحير فيه وقال المتولدات افعال لا فاعل لها ومنها قوله في الكفار والمشركين والمجوس واليهود والنصاري والزنادقة والدهرية انهم يصيرون في القيامة ترابًا وكذلك قوله في البهائم والطيور واطفال المؤمنين ومنها قوله في القيامة قرابًا وكذلك قوله في البهائم والطيور واطفال المؤمنين ومنها قوله في البهائم والطيور واطفال المؤمنين ومنها قوله المؤلي والزيادة هي السلامة وصحة الجوارح وخليتها من الافات وهي قبل الفعل

ومنها قوله أن المعرفة متولدة من النظر وهو فعل لا فاعل له كسائر المتولدات ومنها قوله في تحسين العقل وتقبيحه وإيجاب المعرفة قبل ورود السمع مثل قول اصحابه غير أنه زاد عليهم فقال من الكفار من لا يعلم خالقه وهو معذور وقال أن المعارف كلها ضرورية وأن من لم يضطر الي معرفة الله تعالي فهو مسخر للعباد كالحيوان ومنها قوله لا فعل للانسان الا الارادة وما عداها فهو حدث لا محدث له وحكي أبن الروندي عنه أنه قال العالم فعل الله تعالي بطباعه ولعله أراد بذلك ما تريدة الفلاسفة من الايجاب بالذات دون الايجاد علي مقتضي الارادة لكن يلزمه علي اعتقاده ذلك ما لرئم الفلاسفة من القول بقدم العالم أذ الموجب وكان ثمامة في أيام المامون وعنده بمكان

المشامية اصحاب هشام بن عمرو الفوطي ومبالغته في القدر اشد واكثر من مبالغة اصحابه وكان يمتنع من اطلاق اضافات افعال الي الباري تعالي وان ورد بها التنزيل ومنها قوله ان الله لا يؤلف بين قلوب المؤمنين بل هم المؤتلفين باختيارهم وقد ورد في التنزيل ما أَلَقْتَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ وَلَكِنَّ ٱللّهَ أَلَفَ بَيْنَ عُلُوبِهِمْ وَلَكِنَّ ٱللّهَ أَلْفَ بَيْنَهُمْ ومنها قوله ان الله تعالي لا يحبب الايمان الي المؤمنين ولا يزينه في قلوبهم وقد قال تعالي حبّب إلّيكُمُ آلإينمان ورَيّنهُ في قُلُوبِكُمْ ومبالغته في نفي اضافة الطبع والمحتم والسد وامثالها اشد واصعب وقد ورد بجميعها التنزيل قال الله تعالي خَتَمَ ٱللّهُ عَلَي قُلُوبِهِمْ وَعَلَي سَمْعِهِمْ وقال بل طبع الله عليهم بكفرهم وقال وَجعَلْنَا مِنْ بَيْنَ أَيْدِيهِمْ سَدًّا وَمِنْ خَلْفِهِمْ سَدًّا وليت شعري ما يعتقده الرجل انكار الفاظ التذزيل وحيًا من الله تعالى فيكون تصريحاً بالكفر وانكار

الزم -

Digitized by Google

ظواهرها من نسبتها الي الباري تعالى ووجوب تاويلها وذلك غير مذهب اصحابه ومن بدعته في الدلالة على الباري تعالى قوله ان الاعراض لا تدل علي كونه خالقًا ولا تصلَّح الاعراض دلالات بل الاجسام تدل على كونه خالقًا وهذا ايضًا عجب ومن بدعته في الامامة قوله انها لا تنعقد في ايام الفتنة واختلاف الناس وانما يجوّز عقدها في حال الاتفاق والسلامة وكذلك ابو بكر الاصم من اصحابهم كان يقول الامامة لا تنعقد الا باجماع الامة عن بكرة ابيهم وانما اراد بذلك الطعن في امامة على كرّم الله وجهه اذ كانت البيعة في ايام الفتنة غير اتفاق من جميع الصحابة اذ بقى في كل طرف طائفة على خلافه ومن بدعته أن الجنة والنار ليستا مخلوقتين الآن أذ لا فائدة في وجودهما وهما جميعاً خاليتان ممن ينتفع ويتضرر بهما وبقيت هذه المسئلة منه اعتقاداً للمعتزلة وكان يقول بالموافاة وإن الايمان هو الذي يوافى الموت وقال من اطاع الله جميع عمرة وقد علم الله انه يأتي بما يحبط اعماله ولو بكبيرة لم يكي مستحقاً للوعد وكذلك على العكس وصاحبه عباد من المعتزلة وكان يمتنع من اطلاق القول بان الله تعالى خلق الكافر لان الكافر كفر وانسان والله لا يتخلق الكفر وقال النبوة جزاء على عمل وانها باقية ما بقيت الدنيا وحكى الاشعري عن عباد انه زعم انه لا يقال ان الله تعالى لم يزل قائلاً ولا غير قائل ووافقة الاسكافي على ذلك قالا ولا يسمى متكلمًا وكان الفوطى يقول ان الاشياء قبل كونها معدومة وليست اشياء وهي بعد ان تُعدم عن وجود تسمى اشياء فلهذا المعني كان يمنع القول بان الله تعالى قد كان لم يزل عالمًا بالاشياء قبل كونها فانها لا تسمي اشياء قال وكان يجوّز القتل والغيلة على

115

المخالفين لمذهبة واخذ اموالهم غصبًا وسرقة الاعتقادة كفرهم واستباحة دمائهم واموالهم

الجاحظية اصحاب عمروبن بحر الجاحظ كان من فضلاء المعتزلة والمصنف لهم وقد طالع كثيرًا من كتب الفلاسفة وخلط وروَّج بعبارته البليغة وحسى براعته اللطيفة وكان في ايام المعتصم والمتوكل وانفرد عن اصحابة بمسائل ومنها قوله ان المعارف كلها ضرورية طباع وليس شي من ذلك من افعال العباد وليس للعباد كسب مبوى الارادة ويحصل افعالة طباعًا كما قال ثمامة ونقل عنه ايضاً أنه أنكر أصل الأرادة وكونها جنسًا من الأعراض فقال أذا أنتفى السهو عن الفاعل وكان عالمًا بما يفعله فهو المريد على التحقيق واما الارادة المتعلقة بفعل الغير فهو ميل النفس اليه وزاد على ذلك باثبات الطبائع للاجسام كما قالت الطبيعيون من الفلاسفة واثبت لها افعالاً مخصوصة بها وقال باستحالة عدم الجواهر فالاعراض تتبدل والجوهر لا يجوز ان يفني ومنها قولة في اهل الذار انهم لا يخلدون فيها عذاباً بل يصيرون الى طبيعة الذار وكان يقول النار تجذب اهلها الى نفسها دون ان يدخل احد فيها ومذهبه مذهب الفلاسفة في نفى الصفات وفي اثبات القدر خيرة وشرة من العبد مذهب المعتزلة وحكى الكعبي عنه انه قال يوصف الباري تعالى بانه مريد بمعني أنه لا يصم عليه السهو في افعاله ولا الجمهل ولا يجوز أن يُغلَّب ويقهر وقال أن المخلق كلهم من العقلاء عالمون بأن الله خالقهم وعارفون بأنهم محقاجون الى النبي وهم محجوجون بمعرفتهم ثم هم صنفان عالم بالتوحيد وجاهل به فالجاهل معذور والعالم صحجوج ومن انتحل دين الاسلام فان اعتقد أن الله

تعالي ليس بجسم ولا صورة ولا يُري بالابصار وهو عدل لا يجور ولا يريد المعاصي وبعد الاعتقاد والتبيين اقر بذلك كله فهو مسلم حقاً وان عرف ذلك كله ثم جحده وانكره او دان بالتشبية والجبر فهو مشرك كافر حقاً وان لم ينظر في شي من ذلك واعتقد ان الله ربّه وان محمداً رسول الله فهو من لا لوم علية ولا تكليف عليه غير ذلك وحكي ابن الروندي عنه ان القران جسد يجوز ان تقلب مرة رجلًا ومرة حيوانًا وهذا مثل ما يحكي عن ابي بكر الاصم انه زعم ان القران جسم مخلوق وانكر الاعراض اصلًا وانكر صفات الباري تعالي ومذهب الباحظ هو بعينه مذهب الفلاسفة الا ان الميل منه ومن اصحابه الي الطبيعيين منهم اكثر منه الى الالهيين

المحتاطية اصحاب ابي الحسين بن ابي عمرو الحياط استاذ ابي القسم بن محمد الكعبي وهما من معتزلة بغداد علي مذهب واحد الا ان الحياط غال في اثبات المعدوم شيًّا وقال الشي ما يعلم و يخبر عنه والجوهر جوهر في العدم والعرض عرض وكذلك اطلق جميع اسماء الاجناس والاصفاف حتى قال السواد سواد في العدم فلم يبق الا صفة الوجود او الصفات التي تلزم الوجود والحدوث واطلق علي المعدوم لفظ الثبوت وقال في نفي صفات الباري تعالي مثل ما قاله اصحابه وكذا القول في القدر والسمع والعقل وانفرد الكعبي عن استاذه بمسائل منها قوله ان ارائة الباري تعالي ليست صفة قائمة بذاته ولا هو مريد لذاته ولا ارائته حادثة في صحل او لا في صحل بل اذا اطلق عليه انه مريد فمعناه انه عالم قادر غير مكره في فعله او لا كاره ثم اذا قبل هو مريد لافعاله فالمراد به انه خالق لها علي وفق علمه وثم اذا قبل انه مريد لافعال عبائه فالمراد به انه آمر بها راض عنها

J. 4 57.

وقوله في كونة سميعًا بصيرًا راجع الي ذلك ايضًا فهو سميع بمعني انه عالم بالمسموعات وبصير بمعني انه عالم المبصرات وقوله في الروية كقول اصحابة نفيًا واحالة غير ان اصحابة قالوا يري الباري تعالي ذاته وبري المرئيات وكونة مدركاً لذلك زايد علي كونه عالماً وقد انكر الكعبي ذلك وقال معني قولنا يري ذاته ويري المرئيات انه عالم بها فقط

ت بالدين

الجبايية والبهشمية اصحاب ابي على محمد بن عبد الوهاب الجباي وابنه ابي هاشم عبد السلم وهما من معتزلة البصرة انفردا عن اصحابهما بمسائل وانفرد احدهما عن صاحبه بمسائل اما المسائل التي انفردا بها عن اصحابهما انهما اثبتا ارادات حادثة لا في صحل يكون الباري تعالى بها موصوفًا مريدًا وتعظيماً لا في صحل اذا اراد ان يعظم ذاته وففاء لا في صحل اذا اراد ان يفني العالم واخصّ اوصاف هذه الصفات يرجع اليه من حيث انه تعالى ايضاً لا في محل واثبات موجودات هي اعراض او في حكم الاعراض لا محل لها كاثبات موجودات هي جواهر او في حكم الجواهر لا مكان لها وذلك قريب من مذهب الفلاسفة حيث اثبتوا عقلًا هو جوهر لا في محل ولا في مكان وكذلك النفس الكلى والعقول المفارقة ومنها انهما حكما بكونه تعالى متكلماً بكلام يخلقه في محل وحقيقة الكلام عندهما اصوات مقطعة وحروف منظومة والمتكلم مَن فعل الكلام لا من قام بنه الكلام الا أن الجباي خالف أصحابته خصوصاً بقوله يحدث الله تعالى عند قراءة كل قاري كلاماً لنفسه في محل القراءة وذلك حين الزم أن الذي يقراه القاري ليس بكلام الله والمسموع منه ليس كلام الله فالتزم هذا المحال من اثبات امر غير معقول ولا مسموع وهو

اثبات كلامين في محل واحد واتفقا على نفي روية الله تعالى بالابصار في دار القرار وعلى القول باثبات الفعل للعبد خلقًا وابداعًا واضافة النحير والشر والطاعة والمعصية اليه استقلالًا واستبداداً وإن الاستطاعة قبل الفعل وهي قدرة زائدة علي سلامة البنية وصحة الجوارح واثبتا البنية شرطًا في قيام المعاني التي يشترط في ثبوتها الحيوة واتفقا على ان المعرفة وشكر المنعم ومعرفة الحسن والقبيم واجبات عقلية واثبتا شريعة عقلية وردا الشريعة النبوية الى مقدرات الاحكام وموقتات الطاعات التي لا يتطرق اليها عقل ولا يهتدي اليها فكر وبمقتضي العقل والحكمة يجب علي العكيم ثواب المطيع وعقاب العاصى الا أن التاقيت والتخليد فيه يعرف بالسمع والايمان عندهما أسم مدح وهو عبارة عن خصال المخير اذا اجتمعت سمي المتحلي بها مؤمنًا ومن ارتكب كبيرة فهو في الحال سمي فاسقًا لا مؤمناً ولا كافراً وان لم يتب ومات عليها فهو صخلد في الغار واتفقا علي أن الله تعالي لم يدّخر عن عبادة شيًّا مما علم انه اذا فعل بهم اتوا باطاعة والتوبة من الصلاح والاصلح واللطف لانه قادر عالم جواد حكيم لا يضرّه الاعطاء ولا ينقص من خزائنه المنع ولا يزيد في ملكه الآدخار وليس الاصلح هو الالذُّ بل هو الاعود في العاقبة والاصوب في العاجل وان كان ذلك مؤلمًا مكروهًا وذلك كالحجامة والفصد وشرب الادوية ولا يقال انه تعالى يقدر على شي هو اصلح مما فعله بعبدة والتكاليف كلها الطاف وبعثة الابنياء عليهم السلم وشرع الشرائع وتمهيد الاحكام والتنبية على الطريق الاصوب كلها الطاف ومما تخالفا فيه اما في صفات الباري تعالى فقال الجباي الباري تعالى عالم لذاته قادر حي لذاته ومعني قوله لذاته اي لا يقتضي

كونه عالمًا صفة هي علم او حال يوجب كونه عالمًا وعند ابي هاشم هو عالم لذاته بمعني انه فو حالة هي صفة معلومة وراء كونه ذاتًا موجودًا وانما تعلم الصفة على الذات لا بانفرادها فاثبت احوالًا هي صفات لا موجودة ولا معلومة ولا مجهولة أي هي على حيالها لا تعرف كذلك بل مع الذات قال والعقل يدرك فرقاً ضروريًا بين معرفة الشي مطلقًا وبين معرفته علي صفة فليس من عرف الذات عرف كونه عالمًا ولا من عرف الجوهر عرف كونه متحيّرًا قابلًا للعرض ولا شك أن الانسان يدرك أشتراك الموجودات في قضية وافتراقها في قضية وبالضرورة يعلم أن ما اشتركت فيه غير ما افترقت به وهذه القضايا العقلية لا ينكرها عاقل وهي لا ترجع الى الذات ولا الي اعراض وراء الذات فانه يودي الى قيام العرض بالعرض فتعيّن بالضرورة انها احوال فكون العالم عالماً حال هي صفة وراء كونه ذاتاً اي المفهوم منها غير المفهوم من الذات وكذلك كونه قادراً حيًّا ثم اثبت للباري تعالى حالة اخري اوجبت تلك الاحوال وخالفه والدة وسائر منكري الاحوال في فلك ورتبوا الاشتراك والافتراق الي الالفاظ واسماء الاجناس وقالوا ليست الاحوال تشترك في كونها احوالًا وتفترق في خصائص كذلك نقول في الصفات والا فيودي الى اثبات الحال للحال ويفضى الى التسلسل بل هي راجعة اما الى مجرد الالفاظ اذ وضعت في الاصل على وجه يشترك فيها الكثير لا إن مفهومها معني او صفة ثابتة في الذات على وجة يشمل اشياء ويشترك فيها الكثير فان ذلك مستحيل او يرجع ذلك الى وجوه واعتبارات عقلية هي المفهومة من قضايا الاشتراك والانتراق وتلك الوجود كالنسب والاضافات والقرب والبعد وغير فلك مما لا يعد صفات بالاتفاق وهذا هو اختيار ابي الحسين البصري وابي الحسن الاشعري وبنوا على هذه المسئلة مسئلة المعدوم شي فمن مثبت كونه شيئًا كما نقلناه من جماعة المعتزلة فلا يبقى من صفات الثبوت الا كونه موجوداً فعلى ذلك لا يثبت للقدرة في ايجادها اثر ما سوي الوجود والوجود على مذهب نفاة الاحوال لا يرجع الا الى اللفظ المجرد وعلى مذهب مثبتي الاحوال هو حالة لا توصف بالوجود والعدم وهذا كما تري من التناقض والاستحالة ومن نفاة الاحوال من يثبته شيئًا ولا يسمّيه بصفات الاجناس وعند الجباي اخص وصف الباري تعالى هو القدم والاشتراك في الاخص يوجب الاشتراك في الاعم وليت شعري كيف يمكنه اثبات الاشتراك والافتراق والعموم والخصوص حقيقة وهو من نفاة الاحوال فاما علي مذهب ابي هاشم فلعمري هو مطّرك غير ان القدم اذا بحث عن حقيقته رجع الى نفى الاولية والنفى يستحيل أن يكون اخص وصف واختلفا في كونه سميعًا بصيرًا فقال الجباي معني كونه سميعًا بصيرًا انه حتى لا آفة به وخالفه ابنه وسائر اصحابه اما ابنه فصار الي ان كونه سميعاً حالة وكونة بصيراً حالة سوي كونه عالماً لاختلاف القضيتين والمفهومين والمتعلقين وآلآثرين وقال غيرة من اصحابه معناه كونه مدركاً للمبصرات مدركاً للمسموعات واختلفا ايضاً في بعض مسائل اللطف فقال الجباي فيمن يعلم الباري تعالى من حاله أنه لو أمن مع اللطف لكان ثوابه أقل لقلة مشقّته ولو امن بلا لطف لكان ثوابه اكثر لعظم مشقَّته انه لا يحسن منه أن يكلُّفه الا مع اللطف ويسوّي بينه وبين من المعلوم من حاله انه لا يفعل الطاعة علي كل وجه الا مع اللطف ويقول ان كلُّفة مع عدم اللطف لوجب ان يكون مستفيدًا

حاله غير مزيم لعلته ويخالفه ابو هاشم في بعض المواضع في هذه المسئلة قال يحسن منه تعالى أن يكلُّفه الايمان على أشتَّى الوجهين بلا لطف واختلفا في فعل الالم للعوض قال الجباي يجوز فلك ابتداء لاجل العوض وعليم بني الام الاطفال وقال ابنه انما يحسن ذلك بشرط العوض والاعتبار جميعًا وتفصيل مذهب الجباي في الاعواض على وجهين احدهما انه يقول التفضل بمثل الاعواض غير انه تعالى علم انه لا ينفعه عوض الا على الم متقدم والوجه الثاني انه انما يحسن ذلك لان العوض مستحق والتفضل غير مستحق والثواب عندهم ينفصل عن التفضل بامرين احدهما تعظيم واجلال للمثاب يقترن بالنعيم والثاني قدر زائد على التفضل فلم يجب اذاً اجراء العوض مجري الثواب لانه لا يتميز عن التفضل بزيادة مقدار ولا بزيادة صفة وقال ابنه يحسن الابتداء بمثل العوض تفضلًا والعوض منقطع غير دائم وقال الجباي يجوز ان يقع الانتصاف من الله تعالى للمظلوم من الظالم باعواض يتفضل بها عليه اذا لم يكن للظالم على الله عوض شي ضرّه به وزعم ابو هاشم أن التفضل لا يقع به انتصاف لأن التفضل ليس يجب خعله وقال الجباي وابنه لا يجب على الله شي لعبادة في الدنيا اذا لم يكلَّفهم عقلاً ولا شرعاً فاما اذا كلَّفهم فعل الواجب في عقولهم واجتناب القبائم وخلق فيهم الشهوة للقبيم والنفور من الحسن وركب فيهم الاخلاق الذميمة فانه يجب عليه عند هذا التكليف اكمال العقل ونصب الادلَّة والقدرة والاستطاعة وتهييُّة الآلة بحيث يكون مزبِحاً لعللهم فيما امرهم وجبب علية أن يفعل بهم ادعى الامور الى فعل ما كلّفهم به وازجر الاشياء لهم عن فعل القبيم الذي نهاهم عنه ولهم في مسائل هذا

الباب خبط طويل واما كلام جميع المعتزلة في النبوة والامامة فيخالف كلام البصريين فان من شيوخهم من يميل الى الروافض ومنهم من يميل الى المخوارج والجباي وابو هاشم قد وافقا اهل السنة في الامامة انها بالاختيار وان الصحابة مترتبون في الفضل ترتبهم في الامامة غير انهم ينكرون الكرامات اصلاً للاولياء من الصحابة وغيرهم ويبالغون في عصمة الانبياء عن الذنوب كبائرها وصغائرها حتي منع الجباي القصد الى الذنب الاعلى تاويل والمتاخرون من المعتزلة مثل القاضي عبد الجبار وغيرة انتهجوا طريقة ابي هاشم وخالفة في ذلك ابو الحسين البصري وتصقّع ادلّة الشيوخ واعترض علي ذلك بالتربيف والابطال وانفرد عنهم بمسائل منها نفى الحال ومنها نفى المعدوم شيئًا ومنها نفى الاكوان اعراضاً ومنها قوله أن الموجودات تتمايز باعيانها وذلك من توابع نفي الحال ومنها ردّه الصفات كلها الي كون الباري تعالي عالمًا قادرًا مدركًا وله ميل الى مذهب هشام بن الحكم ان الاشياء لا تعلم قبل كونها والرجل فلسفى المذهب الا أنه روج كلامه على المعتزلة في معرض الكلام فراج عليهم لقلة معرفتهم بمسالك المذاهب

الجبرية الجبره و نفي الفعل حقيقة عن العبد واضافته الي الرب تعالى والجبرية المناف فالجبرية الخالصة هي التي لا تثبت للعبد فعلاً ولا قدرة على الفعل اصلاً والجبرية المتوسطة ان تثبت للعبد قدرة غير مؤثرة اصلاً فاما من اثبت للقدرة الحادثة اثراً ما في الفعل وسمّي ذلك كسباً فليس بجبري والمعتزلة يسمّون من لم يثبت للقدرة الحادثة اثراً في الابداع والاحداث استقلالاً جبرياً ويلزمهم ان يسمّوا من قال من اصحابهم بان المتولدات افعال لا فاعل لها

جبريًا اذ لم يثبتوا للقدرة الحادثة فيها اثرًا والمصنفون في المقالات عدّوا النجارية والضرارية من الجبرية وكذلك جماعة الكلابية من الصفاتية والاشعرية سمّوهم تارة حشوية وتارة جبرية ونحن سمعنا اقرارهم علي اصحابهم من النجارية والضرارية فعددناهم من الجبرية ولم نسمع اقرارهم علي غيرهم فعددناهم من الصفاتية

الجهمية اصحاب جهم ابن صفوان وهو من الجبرية المحالصة ظهرت بدعته بترمذ وقتله صالم بن احوز المازني بمرو في اخر ملك بني امية ووافق المعتزلة في نفى الصفات الازلية وزاد عليهم باشياء منها قوله لا يجوز ان يوصف الباري تعالي بصفة يوصف بها خلقه لان ذلك يقتضي تشبيهاً فنفى كونه حيّاً عالماً واثبت كونه قاصرًا فأعلًا خالقًا لانه لا يوصف شي من خلقه بالقدرة والفعل والخلق ومنها اثباته علوماً حادثة للباري تعالى لا في محل قال لا يجوز ان يعلم الشي قبل خلقة لانه لو علم ثم خلق افبقي علمة على ما كان ام لم يبق فان بقی فہو جہل فان العلم بان سیوجد غیر العلم بان قد وجد وان لم یبق فقد تغيّر والمتغير مخلوق ليس بقديم ووافق في هذا مذهب هشام بن الحكم كما تقرر قال واذا ثبت حدوث العلم فليس يخلوا اما ان يحدث في ذاته تعالى وذلك يودي الى المتغيّر في ذاته وان يكون محلاً للحوادث واما ان يحدث في محل فيكون المحل موصوفاً بد لا الباري تعالى فتعين انه لا محل له فاثبت علومًا حادثة بعدد المعلومات الموجودة ومنها قوله في القدرة الحادثة أن الانسان لا يقدر على شي ولا يوصف بالاستطاعة وأنما هو مجبور في افعاله لا قدرة له ولا ارادة ولا اختيار وانما يخلق الله تعالى الافعال

فية على حسب ما يتخلق في سائر الجمادات وينسب اليه الانعال مجازًا كما ينسب الى الجمادات كما يقال اثمرت الشجرة وجري الماء وتعرّك المحجر وطلعت الشمس وغربت وتغيمت السماء وامطرت واهتزت الارض فانبتت الى غير ذلك والثواب والعقاب جبر كما أن الانعال جبر وقال أذا ثبت المجبر فالتكليف ايضاً كان جبرًا ومنها قوله أن حركات أهل المحلدين تنقطع والجنة والغار تفنيان بعد دخول اهلها فيهما وتلذذ اهل الجنة بنعيمها وتالّم اهل النار جههيمها اذ لا يتصور حركات لا تتناهى اخرًا كما لا يتصور حركات لا تتناهى اولًا وحمل قوله تعالى خَالِدِينَ فِيهَا على المبالغة والتاكيد دون الحقيقة في التخليد كما يقال خلّد الله ملك فلان واستشهد على الانقطاع بقوله تعالى خَالِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ ٱلسَّمَواتُ وَٱلْأَرْضِ إِلَّا مَا شَآءَ رَبُّكَ فالآية اشتملت على شريطة واستثناء والخلود والتابيد لا شرط فيه ولا استثناء ومذبها قوله من اتي بالمعرفة ثم جمد بلسانه لم يكفر بجمده لان العلم والمعرفة لا يزولان بالجحد فهو مؤمن قال والايمان لا يتبخ اي لا ينقسم الي عقد وقول وعمل قال ولا يتفاضل اهله فيه فايمان الانبياء وايمان الآمة على نمط واحد اذا المعارف لا تتفاضل وكان السلف كلهم من اشد الرادين علية ونسبته الى التعطيل المحض وهو ايضاً موافق للمعتزلة في نفى الرؤية واثبات خلق الكلام واريجاب المعارف بالعقل قبل ورود السمع

النجّارية اصحاب الحسين بن محمد النجّار واكثر معتزلة الري وحواليها علي مذهبه وهم وان اختلفوا اصنافاً الا انهم لم يختلفوا في المسائل التي عددناها اصولاً وهم برغوثية وزعفرانية ومستدركة وافقوا المعتزلة في نفي الصفات من

العلم والقدرة والارادة والمحيوة والسمع والبصر ووافقوا ايضًا الصفاتية في خلق الاعمال قال التجار الباري تعالى مريد لنفسه كما هو عالم لنفسه فالزم عموم التعلق فالتنزم وقال هو مريد الخير والشر والنفع والضر وقال ايضاً معني كونه مريداً انه غير مستكرة ولا مغلوب وقال هو خالق اعمال العباد خيرها وشرها وحسنها وتبيحها واالعبد مكتسب لها واثبت تاثيرًا للقدرة الحادثة وسمى ذلك كسبًا على حسب ما يثبته الاشعري ووانقه ايضًا في ان الاستطاعة مع الفعل واما في مسئلة الروية فانكر روية الله تعالى بالابصار واحالها غير انه قال يجوز ان يحوّل الله تعالي القوة التي في القلب من المعرفة الي العين فيعرف الله بها ويكون ذلك روية وقال بحدوث الكلام لكنه انفرد عن المعتزلة باشياء منها قوله ان كلام الباري تعالى اذا قري فهو عرض واذا كتب فهو جسم ومن العجب أن الزعفرانية قالت كلام الله غيرة وكل ما هو غيرة فهو مخلوق ومع ذلك قالت كل من قال القران مخلوق فهو كافر ولعلهم ارادوا بذلك الاختلاف والا فالتفاقض ظاهر والمستدركة منهم زعموا أن كلامه غيره وهو مخلوق لكن النبي صلي الله عليه وسلم قال كلام الله غير مخلوق والسلف اجمعت على هذه العبارة فوافقناهم وحملنا قولهم غير مخلوق اي على هذا الترتيب والنظم من المحروف والاصوات بل هو مخلوق على غير هذه الحروف بعينها وهذه حكاية عنها وحكى الكعبي عن النجّار انه قال الباري تعالى بكل مكان ذاتًا ووجوداً لا على معني العلم والقدرة والزمة محالات على فلك وقال في المفكر قبل ورود السمع مثل ما قالت المعتزلة انه يجب عليه تحصيل المعرفة بالنظر والاستدلال وقال في الايمان انه عبارة عن التصديق ومن ارتكب

كبيرة ومات عليها من غير توبة عوقب على ذلك 'ويجب ان يخرج من النار فليس من العدل التسوية بينه وبين الكفّار في الخلود وصحمد بن عيسي الملقب ببرغوث وبشر بن عتاب المريسى والحسين النجار متقاربون في المذهب وكلهم اثبتوا كونه تعالى مريدً لم يزل لكل ما علم انه سيحدث من خير وشر وايمان وكفر وطاعة ومعصية وعامة المعتزلة يابون ذلك الضرارية اصحاب ضراربن عمرو وحفص الفرد واتفاقهما في التعطيل انهما قالا الباري تعالى عالم قادر على معني انه ليس بجاهل ولا عاجز واثبتا لله تعالى ماهية لا يعلمها الا هو وقالا أن هذه المقالة صحكية عن أبي حنيفة رحمة الله عليه وجماعة من اصحابه واراد بذلك انه يعلم نفسه شهادة لا بدليل ولا خبر ونحن نعلمه بدايل وخبر واثبتا حاسة سادسة للانسان يري بها الباري تعالى يوم الثواب في الجنة وقالا افعال العباد مخلوقة للباري تعالى حقيقة والعبد يكتسبها حقيقة وجوزوا حصول فعل بين فاعلين وقالا يجوزان يقلب الله الاعراض اجساماً والاستطاعة والعجز بعض الجسم وهو جسم ولا صحالة يبقي زمانين وقالا المحجة بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم في الاجماع فقط فما ينقل عنه في احكام الدين من اخبار الاحاد فغير مقبول و يحكى عن ضرار انه كان ينكر حرف عبد الله ابن مسعود وحرف أبي بن كعب ويقطع بان الله لم ينزله وقال في المفكر قبل ورود السمع أنه لا يجب عليه بعقله شي حتي يأتيه الرسول فيامرة وينهاة ولا يجب على الله تعالى شي بحكم العقل وزعم ضرار ايضًا أن الامامة تصلح في غير قريش حتى أذا اجتمع قرشي ونبطى قدَّمنا النبطي اذ هو اقل عدداً واضعف وسيلة فيمكننا خلعه اذا خالف الشريعة والمعتزلة وان جوزوا الامامة في غير قريش الا انهم لا يقدّمون النبطي على القرشي

الصفاتية اعلم أن جماعة كثيرة من السلف كانوا يثبتون لله تعالى صفات ازلية من العلم والقدرة والحيوة والارادة والسمع والبصر والكلام والجلال والاكرام والجود والانعام والعرق والعظمة ولا يفرقون بين صفات الذات وصفات الفعل بل يسوقون الكلام سوقا واحدا وكذلك يثبتون صفات خبرية مثل اليدين والوجه ولا ياوّلون ذلك الا أنهم يقولون هذه الصفات قد وردت في الشرع فنسمّيها صفاحت خبرية ولما كانت المعتزلة ينفون الصفات والسلف يثبتون ستمي السلف صفاتية والمعترلة معطّلة فبلغ بعض السلف في اثبات الصفات الى حد التشبيه بصفات المحدثات واقتصر بعضهم على صفات دلت الانعال عليها وما ورد به الخبر فافترقوا فيه فرقتين منهم من أوّلها على وجه يحتمل اللفظ ذلك ومنهم من توقف في التاويل وقال عرفنا بمقتضى العقل أن الله تعالى ليس كمثله شي ولا يشبه شيئًا من المخلوقات ولا يشبهه شي منها وقطعنا بذلك الا أنا لا نعرف معني اللفظ الوارد فيه مثل قوله تعالى الرحمن عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَى ومثل قوله خَلَقْتُ بِيَدَيَّ ومثل قوله وَجَآءَ رَبُّكَ الى غير ذلك ولسنا مكلفين بمعرفة تفسير هذه الايات وتاويلها بل التكليف قد ورد بالاعتقاد بانه لا شريك له وليس كمثله شي وذلك قد اثبتناه يقيناً ثم ان جماعة من المتأخرين زادوا على ما قالته السلف فقالوا لا بد من اجرائها على ظاهرها والقول بتفسيرها كما وردت من غير تعرض للتاويل ولا توقف في الظاهر فوقعوا في التشبيه الصرف وذلك على خلاف ما اعتقده السلف ولقد كان

التشبيه صرفًا خالصًا في اليهود لا في كلهم بل في القرابين منهم أذ وجدو في التورية الفاظاً كثيرة تدلّ على ذلك ثم الشيعة في هذه الشريعة وقعوا في غلو وتقصير اما الغلو فتشبيه بعض ائمتهم بالاله تعالى وتقدس واما التقصير فتشبيه الاله بواحد من الخلق ولما ظهرت المعتزلة والمتكلمون من السلف رجعت بعض الروافض عن الغلو والتقصير ووقعت في الاعتزال وتخطّت جماعة من السلف الى التفسير الظاهر فوقعت في التشبية اما السلف الذين لم يتعرضوا للتاويل ولا تهدفوا للتشبيه فمنهم مالك بن انس رضى الله عنهما اذا قال الاستواء معلوم والكيفية مجهولة والايمان به واجب والسؤال عنه بدعة ومثل احمد ابن حنبل وسفيان وداود الاصفهاني ومن تابعهم حتى انتهى الزمان الى عبد الله بن سعيد الكلابي وابي العباس القلانسي والحرب بن اسد المحاسبي وهولاء كانوا من جملة السلف الا انهم باشروا علم الكلام وايدوا عقائد السلف بحجم كلامية وبراهين اصولية وصنف بعضهم ودرس بعض حتي جري بين ابي الحسن الاشعري وبين استاذه مناظرة في مسئلة من مسائل الصلاح والاصلح فتخاصما وانحاز الاشعري الى هذه الطايفة فايد مقالتهم بمفاهم كلامية وصار ذلك مذهباً الهل السنة والجماعة وانتقلت سمة الصفاتية الى الاشعرية ولما كانت المشبهة والكرامية من مثبتي الصفات عددناهم فرقتين من جملة الصفاتية

الاشعرية اصحاب ابي الحسن علي بن اسمعيل الاشعري المنتسب الي ابي موسي الاشعري رضي الله عنه وسمعت من عجيب الاتفاقات ان ابا موسي الاشعري كان يقرر بعينه ما يقرره الاشعري في مذهبه وقد حرت مناظرة بين

انت أخ ایقدر علی شیء نم بع

عمرو بن العاص وبينة فقال عمرو أن أجد أحداً أخاصم الية رتى فقال أبو موسى أنا ذلك المتحاكم اليه قال عمرو ايقدر على شيئًا ثم لِعذبني عليه قال نعم قال عمرو ولم قال لانه لا يظلمك فسكت عمرو ولم يجعد جوابًا قال الاشعري الانسان اذا فكر في خلقته من اي شي ابتدأ وكيف دار في اطوار الخلقة كورًا بعد كورحتي وصل الى كمال الحلقة وعرف يقينًا انه بذاته لم يكن ليدبر ويبلغه من درجة الى درجة ويرقيه من نقص الي كمال عرف بالضرورة أن له صانعاً قادراً عالمًا مريداً إذ لا يتصور صدور هذه الانعال المحكمة من طبع لظهور أثار الاختيار في الفطرة وتبيّن أثار الاحكام والاتقان في الخلقة فله صفات دلّت أفعاله عليها لا يمكن جحدها كما دلّت الافعال على كونه عالماً قادرًا مريداً دلَّت على العلم والقدرة والارادة لأن وجه الدلالة لا يتخلف شاهداً او غائباً وايضًا لا معنى للعالم حقيقة الا أنه فو علم ولا للقادر الا أنه فو قدرة ولا للمريد الا انه ذو ارادة فيحصل بالعلم الاحكام والاتقان ويحصل بالقدرة الوقوع والحدوث ويحصل بالارادة التخصيص بوقت دون وقت وقدر دون قدر وشكل دون شكل وهذه الصفات لن يتصور أن يوصف بها الذات الا وأن يكون الذات حيًّا تحيوة للدليل الذي ذكرناة والزم منكري الصفات الزاماً لا محيص لهم عنه وهو انكم وافقتمونا أو قام الدليل على كونه عالماً قادراً فلا يتخلوا أما أن يكون المفهومان من الصفتين واحداً او زائداً فان كان واحداً فيجبب ان يعلم بقادريته ويقدر بعالميته ويكون من علم الذات مطلقًا علم كونه عالمًا قادرًا وليس الامر كذلك فعرف أن الاعتبارين مختلف فلا يخلوا أما أن يرجع الاختلاف الى مجرد اللفظ او الى الحال او الى الصفة وبطل رجوعه الى اللفظ المجرد فان العقل يقضى باختلاف مفهومين معقولين لو قدر عدم الالفاظ راسًا ما ارتاب العقل فيما تصورة وبطل رجوعة الى الحال فان اثبات صفة لا توصف بالوجود ولا بالعدم اثبات واسطة بين الوجود والعدم والاثبات والنفى وذلك صحال فتعيّن الرجوع الى صفة قائمة بالذات وذلك مذهبه على أن القاضي أبا بكر الباقلاني من اصحاب الاشعري قد ردد قوله في اثبات الحال ونفيها وتقرّر رايه على الاثبات ومع ذلك اثبت الصفات معاني قائمة به لا احوالاً وقال الحال الذي اثبته ابو هاشم هو الذي نسمية صفة خصوصاً اذا اثبت حالة اوجبت تلك الصفات قال ابو الحسن الباري تعالى عالم بعلم قادر بقدرة حتى بحيوة مريد بارادة متكلم بكلام سميع بسمع بصير ببصر وله في البقاء اختلاف راي قال وهذه الصفات ازلية قائمة بذاته تعالى لا يقال هي هو ولا غيرة ولا لا هو ولا لا غيرة والدليل على انه متكلم بكلام قديم ومريد بارادة قديمة قال قام الدليل على ً انه ملك والملك من له الامر والنهى فهو آمر ناةٍ فلا يتحلوا اما ان يكون آمرًا بأمر قديم او بأمر محدث وان كان محدثًا فلا يخلوا اما ان يحدثه في ذاته او في صحل او لا في صحل ويستحيل أن يحدثه في ذاته لانه يودي الى أن يكون معلًا للعوادث وذلك معل ويستحيل أن يكون في معل النه يوجب أن يكون المحل به موصوفاً ويستحيل ان يحدثه لا في محل لان فلك غير معقول فتعيّن انه قديم قائم به صفة له وكذلك التقسيم في الارادة والسمع والبصر قال وعلمه واحد يتعلق بجميع المعلومات المستحيل والجائر والواجب والموجود والمعدوم وقدرته واحدة يتعلق بجميع ما يصح وجودة من الجائزات وارادته واحدة تتعلق بجميع ما تقبل الاختصاص وكلامه واحد هو امر ونهى

وخبر واستخبار ووعد ووعيد وهذه الوجوه ترجع الى الاعتبارات في كلمه لا الى العدد في نفس الكلم والعبارات والالفاظ المنزلة على لسان الملائكة الى الاتبياء عليهم السلم دلالات على الكلام الازلى والدلالة مخلوقة محدثة والمدلول قديم ازلى والفرق بين القراءة والمقرق والقلاوة والمقلق كالفرق بين الذكر والمذكور فالذكر محدث والمذكور قديم وخالف الاشعري بهذا التدقيق جماعة من الحشوية اذ قضوا بكون الحروف والكلمات قديمة والكلام عند الاشعري معني قائم بالنفس سوي العبارة بل العبارة دلالة علية من الانسان فالمتكلم عندة من قام به الكلام وعند المعتزلة من نعل الكلام غير أن العبارة تستمى كلاماً أما بالمجاز واما باشتراك اللفظ قال وارادته واحدة ازلية متعلقة بجميع المرادات من افعاله الخاصة وافعال عبادة من حيث انها مخلوقة له لا من حيث انها مكتسبة لهم فعن هذا قال اراد الجميع خيرها وشرها ونفعها وضرها وكما اراد وعلم اراد من العباد ما علم وامر القلم حتى كتب في اللوح المحفوظ فذلك حكمه وقضاؤه وقدره الذي لا يتغيرولا يتبدل وخلاف المعلوم مقدور الجنس محال الوقوع وتكليف ما لا يطاق جائز على مذهبه للعلة التي ذكرناها ولان الاستطاعة عندة عرض والعرض لا يبقى زمانين ففي حال التكليف لا يكون المكلف قط قادراً ولان المكلف لن يقدر على احداث ما امر به فاما ان يجوز ذلك في حق من لا قدرة له اصلاً على الفعل فمحال وإن وجد ذلك منصوصًا عليه في كتابه قال والعبد قادر على انعاله أذ الانسان يجد من نفسه تفرقة ضرورية بين حركات الرعدة والرعشة وبين حركات الاختيار والارادة والتفرقة راجعة الى ان الحركات الاختيارية حاصلة تحت القدرة متوقفة على اختيار

القادر فعن هذا قال المكتسب هو المقدور بالقدرة الحادثة والحاصل تحت القدرة الحادثة ثم على أصل أبي الحسن لا تأثير للقدرة الحادثة في الاحداث لأن جهة المحدوث قضية واحدة لا تختلف بالنسبة الى المجوهر والعرض فلو أثرت في قضية الحدوث لأثرت في حدوث كل محدث حتى يصلح الحداث الالوان والطعوم والروائع ويصلح لاحداث الجواهر والاجسام فيودي الى تجوينر وقوع السما والارض بالقدرة الحادثة غيران الله تعالى اجري سنته بان يخلق عقيب القدرة الحادثة او تحتها ومعها الفعل الحاصل اذا اراده العبد وتجرد له ويسمّى هذا الفعل كسباً فيكون خلقاً من الله تعالى ابداعاً واحداثاً وكسبًا من العبد حصولاً تحت قدرته والقاضي ابو بكر الباقلاني تخطى عن هذا القدر قليلاً فقال الدليل قد قام علي أن القدرة الحادثة لا تصلح للا يجاد لكن ليست تقتصر صفات الفعل او وجوهه واعتباراته على جهة الحدوث فقط بل هاهنا وجوه اخر وراء الحدوث من كون الجوهر جوهرًا متحيّرًا قابلًا للعرض ومن كون العرض عرضاً ولوناً وسواداً وغير ذلك وهذه احوال عند مثبتي الاحوال قال فجهة كون الفعل حاصلًا بالقدرة الحادثة او تحتها نسبة خاصة يسمّي ذلك كسبًا وذلك هو أثر القدرة الحادثة قال فاذا جاز على اصل المعتزلة ان يكون تأثير القدرة او القادرية القديمة في حال هو الحدوث والوجود او في وجه من وجود الفعل فِلمَ لا يجوز ان يكون تأثير القدرة الحادثة في حال هو صفة للحادث أو في وجه من وجود الفعل وهو كون الحركة مثلاً على هيئة مخصوصة وذلك أن المفهوم من الحركة مطلقاً ومن العرض مطلقاً غير والمفهوم من القيام والقعود غير وهما حالتان متمايرتان فان كل قيام حركة وليس كل

حركة قيامًا ومن المعلوم ان الانسان يفرق فرقًا ضروريًا بين قولنا اوجد وبين قولنا صلى وصام وقعد وقام وكما لا يجوز ان يضاف الي الباري تعالي جهة ما يضاف الى العبد فكذلك لا يجوز أن يضاف إلى العبد جهة ما يضاف الي الباري تعالى فاثبت القاضي تأثيراً للقدرة المحادثة وأثرها هي الحالة الخاصة وهي جهة من جهات الفعل حصلت من تعلَّق القدرة الحادثة بالفعل وتلك الجهة هي المتعينة لان تكون مقابلة بالثواب والعقاب فان الوجود من حيث هو وجود لا يستحق عليه ثواب وعقاب خصوصًا على اصل المعتزلة فان جهة الحسن والقبع هي التي تقابل بالجزاء والحسن والقبع صفنان ذاتيتان وراء الوجود فالموجود من حيث هو موجود ليس بحسن ولا قبيم قال فاذا جاز لكم اثبات صفتين هما حالتان جاز لى اثبات حالة هي متعلقة القدرة الحادثة ومن قال هي حالة مجهولة فبيّنًا بقدر المكان جبهتها وعرّفناها ايش هي ومثلناها كيف هي ثم ان امام الحرمين ابا المعالي الجويني قدس الله روحه تخطي عن هذا البيان قليلًا قال اما نفي القدرة والاستطاعة فمما ياباه العقل والحس واما اثبات قدرة لا أثر لها بوجه فهو كففى القدرة اصلًا واما اثبات تأثير في حالة لا يعقل كنفي التأثير خصوصاً والاحوال على اصلهم لا توصف بالوجود والعدم فلا بد اذاً من نسبة نعل العبد الي قدرته حقيقة لا على وجه الاحداث والخلق فان الخلق يشعر باستقلال ايجاده من العدم والانسان كما يحس من نفسه الاقتدار يحس من نفسه ايضًا عدم الاستقلال فالفعل يستند وجوداً الى القدرة والقدرة تستند وجوداً الى سبب اخريكون نسبة القدرة الى ذلك السبب كنسبة الفعل

الى القدرة وكذلك يستند سبب الى سبب حتي ينتهى الى مسبب الاسباب فهو الخالق للاسباب ومسبباتها المستغني على الاطلاق فان كل سبب مستغي من وجه صحتاج من وجه والباري تعالى هو الغني المطلق الذي لا حاجة له ولا فقر وهذا الراي انما اخذه من الحكماء الالهيين وابرزه في معرض الكلام وليس يختص نسبة السبب الي السبب على اصلهم بالفعل والقدرة بل كل ما يوجد من الحوادث فذلك حكمة وحينئذ يلزم القول بالطبع وتأثير الاجسام في الاجسام ايجاداً وتأثير الطبائع في الطبائع احداثاً وليس ذلك مذهب الاسلاميين كيف وراي المحققين من الحكماء أن الجسم لا يؤثر في ايجاد الجسم قالوا الجسم لا يجوزان يصدر عن جسم ولا عن قوة ما في جسم فان الجسم مركب من مانة وصورة فلو أثّر أثّر بجهتية اعني بمأنة وصورته والمادة لها طبيعة عدمية فلو أترت لأترت بمشاركة العدم والتالي محال فالمقدم اذاً صحال فلقيضه حق وهو ان الجسم وقوة ما في الجسم لا يجوز ان يُوثر في جسم وتخطى من هو اشد تحقيقاً واغوص تفكّراً عن الجسم وقوة في الجسم الى كل ما هو جائز بذاته فقال كل ما هو جائز بذاته لا يجوز إن يحدث شيئًا ما فانه لو احدث لاحدث بمشاركة الجواز والجواز له طبيعة عدمية فلو خلَّى الجائر وذاته كان عدماً فلو أثَّر الجواز بمشاركة العدم لأدَّى الي ان يؤثر العدم في الوجود وذلك محال فاذاً لا موجد على الحقيقة الا واجب الوجود بذاته وما سواه من الاسباب معدات لقبول الوجود لا محدثات لحقيقة الوجود ولهذا شرح سنذكرة فمن العجب أن مأخذ كلام الامام أبي المعالى أذا كان بهذه المثابة فكيف يمكن اضافة الفعل الى الاسباب حقيقة هذا ونعود الى

كلام صاحب المقالة قال ابو الحسن على بن اسمعيل الاشعري اذا كان المخالق على الحقيقة هو الباري تعالى لا يشاركه في المخلق غيرة فاخص وصفه تعالى هو القدرة على الاختراع قال وهذا هو تفسير اسمه تعالى الله وقال ابو اسمى الاسفرايني اخص وصفه هو كون يوجب تمتزه عن الاكوان كلها وقال بعضهم نعلم يقينًا أن ما من وجود الا ويتميّز عن غيرة بأمر ما والا فيقتضى أن يكون الموجودات كلها مشتركة متساوية والباري تعالي موجود فيجب ان يتميّز عن سائر الموجودات باخص وصف الا أن العقل لا ينتهى الى معرفة فلك الاخص ولم يرد به سمع فيتوقف ثم هل يجوز ان يدركه العقل ففيه خلاف ايضًا وهذا قريب من مذهب ضرار غير انه اطلق لفظ الماهية وهو من حيث العبارة منكر ومن مذهب الاشعري أن كل موجود فيصم أن يُري فان المصمّع للروية انما هو الوجود والباري تعالي موجود فيصم ان يُري وقد ورد السمع بان المومذين يرونه في الاخرة قال الله تعالي وْجُوهٌ يَوْمَلُذِ نَاضِرَةٌ إِلَى رَبِّهَا نَاظِرَةٌ الى غير ذلك من الايات والاخبار قال ولا يجوز أن يتعلق به الروية على جهة ومكان وصورة ومقابلة واتصال شعاع او على سبيل انطباع فان ذلك مستحيل وله قولان في ماهية الروية احدهما انه علم مخصوص ويعني بالخصوص انه يتعلّق بالوجود دون العدم والثاني انه ادراك وراء العلم لا يقتضى تأثيراً في المدرك ولا تأثّراً عنه واثبت السمع والبصر للباري تعالى صفتين ازليتين هما ادراكان وراء العلم يتعلقان بالمدركات الخاصة بكل واحد بشرط الوجود واثبت اليدين والوجة صفات خبرية فيقول ورد بذلك السمع فيجب الاقرار به كما ورد وصغوه الي طريقة السلف من ترك التعرض للتاويل

وله قول ايضا في جواز التاويل ومذهبه في الوعد والوعيد والاسماء والاحكام والسمع والعقل مخالف للمعتزلة من كل وجه قال الايمان هو التصديق بالقلب واما القول باللسان والعمل على الاركان فروعة فمن صدّق بالقلب اي اقر بوحدانية الله تعالى واعترف بالرسل تصديقاً لهم فيما جاوا به بالقلب صم ايمانه حتي لو مات عليه في الحال كان مؤمناً ناجيًا ولا يخرج من الايمان الا بانكار شي من ذلك وصاحب الكبيرة اذا خرج من الدنيا من غير توبة يكون حكمة الى الله تعالى اما أن يغفر له برحمته وأما أن يشفع فيه النبي صلى الله عليه وسلم أذ قال شفاعتي لاهل الكبائر من أمتي وأما أن يعذبه بمقدار جرمة ثم يدخله الجنة برحمته ولا يجوز ان يخلّد في النارمع الكفار لما ورد به السمع من الاخراج من النار من كان في قلبه مثقال ذرّة من الايمان قال ولو تاب لا اقول بانه يجب على الله تعالى قبول توبته بحكم العقل اذ هو الموجب فلا يجب عليه شي بل ورد السمع بقبول توبة التائبين واجابة دعوة المضطرين وهو المالك في خلقه يفعل ما يشاء ويحكم ما يريد فلو ادخل الخلائق باجمعهم الجنة لم يكن حيفًا ولو ادخلهم النار لم يكن جوراً أذ الظلم هو التصرف فيما لا يملكه المتصرف أو وضع الشي في غير موضعة وهو المالك المطلق فلا يتصور منة ظلم ولا ينسب الية جور قال والواجبات كلها سمعية والعقل ليس يوجب شيئًا ولا يقتضي تحسينًا وتقبيحًا فمعرفة الله تعالي بالعقل يحصل وبالسمع يجبب قال الله تعالى وما كُنَّا مُعَذِّبينَ حَتَّي نَبْعَثَ رَسُولًا وكذلك شكر المنعم واثابة المطيع وعقاب العاصى يجب بالسمع دون العقل ولا مجب علي الله تعالي شي ما بالعقل

لا الصلاح ولا الاصلح ولا اللطف وكل ما يقتضيه العقل من الحكمة الموجبة فيقتضى نقيضة من وجه اخر واصل التكليف لم يكن واجبًا على الله تعالى أذ لم يرجع الية نفع ولا أندفع به عنه ضرر وهو قادر على مجازاة العبد ثواباً وعقابا وقادر علي الافضال عليهم ابتداء تكرّما وتفضّلا والثواب والتفضل والنعيم واللطف كله منه فضل والعقاب والعذاب كله عدل لا يسأل عما يفعل وهم يسألون وانبعاث الرسل من القضايا الجائزة لا الواجبة ولا المستحيلة ولكن بعد الانبعاث تاييدهم بالمعجزات وعصمتهم من الموبقات من جملة الواجبات اذ لا بد من طريق للمستمع يسلكه فيعرف به صدق المدعى ولا بد من ازاحة العلل فلا يقع في التكليف تناقض والمعجزة فعل خارق للعادة مقترن بالتحدّي سليم عن المعارضة يتنزل منزلة التصديق بالقول من حيث القرينة وهو منقسم الى خرق المعتاد والى اثبات غير المعتاد والكرامات للاولياء حق وهو من وجه تصديق للانبياء وتاكيد للمعجزات والايمان والطاعة بتوفيق الله تعالى والكفر والمعصية بخذلانه والتوفيق عنده خلق القدرة على الطاعة والمخذلان خلق القدرة على المعصية وعند بعض اصحابه تيسير اسباب الخير هو التوفيق وبضدة المحذلان وما ورد به السمع من الاخبار عن الامور الغائبة مثل القلم واللوج والعرش والكرسي والجنة والذار فيجب اجراوها على ظاهرها والايمان بها كما جانت اذ لا استحالة في اثباتها وما ورد من الاخبار عن الامور المستقبلة في الاخرة مثل مؤال القبر والثواب والعقاب فيه ومثل الميزان والحساب والصراط وانقسام الفريقين فريق في الجنة وفريق في السعير حق يجب الاعتراف بها واجراوها علي ظاهرها اذ لا استحالة في وجودها

والقران عنده معجز من حيث البلاغة والنظم والفصاحة اذ خُير العرب بين السيف وبين المعارضة فاختاروا اشد القسمين اختيار عجرعن المقابلة ومن اصحابة من اعتقد أن الاعجاز في القرآن من جهة صرف الدواعي وهو المنع من المعتاد ومن جهة الاخبار عن الغيب وقال الامامة تثبت بالاتفاق والاختيار دون النص والتعيين اذ لو كان ثم نص لما خفى والدواعى تتوقّر على نقله واتفقوا في بيعة سقيفة بني ساعدة على ابي بكر رضى الله عنه ثم اتفقوا بعد تعيين ابي بكر على عمر رضى الله عنهما واتفقوا بعد الشوري على عثمان رضى الله عنه واتفقوا بعده على على عليه السلام وهم مترتبون في الفضل ترتبهم في الامامة وقال لا نقول في عائشة وطلحة والزبير الا انهم رجعوا عن الخطاء وطلحة والربير من العشرة المبشرين بالجنة ولا نقول في معاوية وعمرو بن العاص الا انهما بغيا على الامام الحق فقاتلهم على مقاتلة اهل البغي واما اهل النهروان فهم الشراة المارقون عن الدين بخبر النبي صلى الله علية وسلم ولقد كان علي عليه السلم علي الحق في جميع احواله يدور الحق معه حيث دار

المشبهة ان السلف من اصحاب الحديث لما رأوا توغّل المعتزلة في علم الكلام ومخالفة السنة التي عهدوها من الائمة الراشدين ونصرهم جماعة من امراء بني امية على قولهم بالقدر وجماعة من خلفاء بني العباس على قولهم بنفي الصفات وخلت القران تحتيروا في تقرير مذهب اهل السنة والجماعة في متشابهات آيات الكتاب واخبار النبي عليه السلم فاما احمد بن حنبل وداود بن على الاصفهاني وجماعة من ائمة السلف فجروا على منهاج السلف المتقدمين عليهم من

اصحاب الحديث مثل مالك بن انس ومقاتل بن سليمان وسلكوا طريق السلامة فقالوا نؤمن بما ورد به الكتاب والسنة ولا نتعرض للتاويل بعد أن نعلم قطعًا أن الله تعالى لا يشبه شيئًا من المخلوقات وأن كل ما يمثل في الوهم فانه خالقه ومقدّرة وكانوا يحترزون عن التشبيه الى غاية قالوا من حرك يدة عند قرائة خَلَقَتُ بِيَدَيُّ او اشار باصبعه عند روايته قلب المؤمن بين اصبعين من أصابع الرحمن وجب قطع يدة وقلع أصابعة قالوا أنما توقفنا في تفسير الاية وتاويلها لامرين احدهما المنع الوارد في التنزيل في قوله تعالى فَأُمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيَّخُ فَيَتَّبِعُونَ مَا تَشَابَهُ مِنْهُ ٱبْتَغَا ۖ ٱلْفِتَدَةِ وَٱبْتِغَا ۚ تَأُولِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلُهُ إِلَّا ٱللَّهُ وَ ٱلْرَاسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنَّا بِهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنا فنحن تحترز من الزيغ والثاني ان التاويل امر مظنون بالاتفاق والقول في صفات الباري تعالى بالظن غير جائز فربما اوّلنا الاية على غير مراد الباري تعالى فوقعنا في الريخ بل نقول كما قال الراسخون في العلم كل من عند ربنا امنًا بظاهرة وصدقنا بباطنه ووكلنا علمه الى الله تعالى ولسنا مكلفين بمعرفة ذلك أذ ليس ذلك من شرائط الايمان واركانه واحتاط بعضهم اكثر احتياط حتى لم يفسر اليد بالفارسية ولا الوجه ولا الاستوا ولا ما ورد من جنس ذلك بل ان احتاج في ذكرها الي عبارة عبر عنها بما ورد لفظاً بلفظ فهذا هو طريق السلامة وليس هو من التشبيه في شي غيران جماعة من الشيعة الغالية وجماعة من اصحاب الحديث الحشوية صرحوا بالتشبيه مثل الهشاميين من الشيعة ومثل مضر وكهمش واحمد الهجيمي وغيرهم من اهل الشيعة قالوا معبودهم صورة ذات اعضاء وابعاض اما روحانية واما جسمانية ويجوز عليه الانتقال والنزول والصعود

والاستقرار والتمكن فاما مشبهة الشيعة فسيأتي مقالاتهم في باب الغلاة واما مشبهة الحشوية فحكى الاشعري عن محمد بن عيسى انه حكى عن مضر وكهمش واحمد الهجيمي انهم اجازوا على ربهم الملامسة والمصافحة وان المخلصين من المسلمين يعانقونه في الدنيا و الاخرة اذا بلغوا في الرياضة والاجتهاد الى حد الاخلاص والآتحاد المحض وحكي الكعبي عن بعضهم انه كان يجوّز الروية في الدنيا أن يزوروه ويزورهم وحكى عن داود الجواري أنه قال اعفوني عن الفرج واللحية واسألوني عما وراء ذالك وقال ان معبودة جسم ولحم ودم وله جوارج واعضاء من يد ورجل ورأس ولسان وعينين واذنين ومع ذلك جسم لا كالاجسام ولحم لا كاللحوم ودم لا كالدما وكذلك سائر الصفات وهو لا يشبه شيئًا من المخلوقات ولا يشبهه شي وحكي عنه انه قال هو اجوف من اعلاة الى صدرة مصمت ما سوي ذلك وان له وفرة سودا-وله شعر قطط واما ما ورد في التنزيل من الاستواء واليدين والوجه والجنب والمجبئ والاتيان والفوقية وغير ذلك فاجروها على ظاهرها اعنى ما يفهم عند الاطلاق على الاجسام وكذلك ما ورد في الاخبار من الصورة في قوله عليه السلم خلق ادم على صورة الرحمن وقوله حتي يضع الجبّار قدمه في النار وقوله قلب المؤمنين بين اصبعين من اصابع الرحمن وقوله خمر طينة ادم بيدة اربعين صباحًا وقوله وضع يده او كفّه علي كتفي وقوله حتى وجدت برد انامله على كتفى الي غير ذلك اجروها علي ما يتعارف في صفات الاجسام وزادوا فى الاخبار اكاذيب وضعوها ونسبوها الي النبي عليه السلم واكثرها مقتبسة من اليهود فان التشبية فيهم طباع حتى قالوا اشتكت عيناه فعادته الملائكة

وبكي علي طوفان نوح حتى رمدت عيناه وان العرش ليأط من تحته كأطيط الرحل الجديد وانه ليفضل من كل جانب اربعة اصابع وروي المشبهة عن النبى عليه السلم انه قال لقيني ربى فضافحني وكافحني ووضع يده بين كتفى حتي وجدت برد انامله وزادوا على التشبيه قولهم في القرآن أن الحروف والاصوات والرقوم المكتوبة قديمة ازلية وقالوا لا يعقل كلام ليس بحرف ولا كلمة واستدلوا فيه باخبار منها ما روي عن النبي عليه السلم ينادي الله تعالى يوم القيمة بصوت يسمعه الاولون والاخرون ورووا ان موسي عليه السلم كان يسمع كلام الله كجرّ السلاسل وقالوا اجمعت السلف على ان القرآن كلام الله غير مخلوق ومن قال هو مخلوق فهو كافر بالله ولا نعرف من القرآن الا ما هو بين اظهرنا فنبصرة ونسمعه ونقراه ونكتبه والمخالفون اما المعتزلة فوافقونا على ان هذا الذي في ايدينا كلام الله وخالفونا في القدم وهم صحجوجون باجماع الامة واما الاشعرية فوافقونا علي ان القران قديم وخالفونا في ان الذي في ايدينا ليس في الحقيقة كلام الله وهم محجوجون ايضًا باجماع الامة أن المشار اليه هو كلام الله فاما اثبات كلام هو صفة قائمة بذات الباري تعالى لا نبصرها ولا نكتبها ولا نقرأها ولا نسمعها فهو مخالفة الاجماع من كل وجه فنحن نعتقد أن ما بين الدفتين كلام الله انزله على لسان جبريل عليه السلم فهو المكتوب في المصاحف وهو في اللوح المحفوظ وهو الذي يسمعه المؤمنون في الجنة من الباري تعالي بغير حجاب ولا واسطة وذلك معني قوله تعالى سَلَامٌ قَوْلًا مِنْ رَبٍّ رَحِيمٍ وهو قوله تعالى لموسى إنِّي أَنَا ٱللَّهُ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ومناجاته من غير واسطة حين قال وَكَلَّمَ ٱللَّهُ مُوسَي تَكْلِيمًا قال وإنِّي ٱصْطَفَيْتُكَ عَلَي

ٱلْنَّاسِ بِرِسَالاَتِي وَبِكَلَامِي وروي عن النبي عليه السلم انه قال ان الله تعالى كتب التورية بيدة وخلق جنة عدن بيدة وخلق أدم بيدة وفي التنزيل وَكَتَبْنَا لَهُ فِي ٱلْأَلْوَاحِ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ مَوْعِظَةً وَتَفْصِيلًا لِكُلِّ شَيْءً قالوا فانحن لا نريد من انفسنا شيئًا ولا نتدارك بعقولنا امراً لم يتعرَّض للا السلف قالوا ما بين الدفتين كلام الله قلنا هو كذلك واستشهدوا عليه بقوله تعالى وَانَّ أَحَدٌ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ٱسْتَجَارِكَ فَأَجْرُهُ حَتَّى يَسْمَعَ كَلَامُ ٱللَّهِ ومن المعلوم انه ما سمع الاهذا الذي نقرأه وقال إنَّهُ لَقُرَّآنٌ كَرِيُّم فِي كِتَابٍ مَكْنُون لاَ يَمَسُّهُ الَّا ٱلمُطَهِّرُونَ تَنَزِيلٌ مِنْ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ وقال في صُحُفٍ مُكَرَّمَةٍ مَرَفُوعَةٍ مُطَهَّرَة بأَيْدِي سَفَرَة كِرَامٍ بَرَرَةٍ وقال إنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ ٱلْقَدْرِ وقال شَهْرُ رَمَضَانَ ٱلَّذَيِ أُنَّرِلَ فِيهِ ٱلْقُرْآنُ الي غير ذلك من الايات ومن المشبَّة من مال الى مذهب الحلولية وقال يجوز ان يظهر الباري تعالى بصورة شخص كما كان جبريل ينزل في صورة اعرابي وقد تمثل لمريم بَشَراً سَوِيًّا وعليه حمل قول النبي عليه السلم رايت ربي في احسن صورة وفي التورية عن موسي شافهت الله تعالى فقال لى كذا والغلاة من الشيعة مذهبهم الحلول ثم الحلول قد يكون بجزو وقد يكون بكل علي ما سيأتي تفصيل مذاهبهم ان شاء الله تعالى

الكرامية اصحاب ابي عبد الله محمد بن كرّام وانما عددناه من الصفاتية فانه كان ممن يثبت الصفات الا انه ينتهي فيها الي التجسيم والتشبيه وقد ذكرنا كيفية خروجه وانتسابه الي اهل السنة وهم طوائف يبلغ عددهم الي اثني عشر فرقة واصولها ستة العابدية والثونية والزرينية والاسحاقية والواحدية

واقربهم الهيصمية ولكل واحد منهم راي الا انه لما لم يصدر ذلك عن علماء معتبرين بل عن سفها اغتام جاهلين لم نفردها مذهباً واوردنا مذهب صاحب المقالة واشرنا الى ما يتفرع منه نص ابو عبد الله على أن معبودة على العرش استقراراً وعلى انه بجهة فوق ذاتاً واطلق عليه اسم الجوهر فقال في كتابة المسمى عذاب القبر انه احديّ الذات احدي. الجوهر وانه مماسّ للعرش من الصفحة العليا وجوز الانتقال والتحوّل والنزول ومنهم من قال انه على بعض اجزاء العرش وقال بعضهم امتلاً العرش به وصار المتاخرون منهم الى انه تعالى بحمة فوق ومحاذ للعرش ثم اختلفوا فقل العابدية أن بينه وبين العرش من البعد والمسافة ما لو قدر مشغولًا بالجواهر لاتصلت به وقال محمد بن الهيصم أن بينه وبين العرش بعد لا يتناهى وأنه مباين للعالم بينونة ازلية ونفى التحيز والمحاذاة واثبت الفوقية والمباينة واطلق اكثرهم لفظ الجسم عليه والمقاربون منهم قالوا نعني بكونه جسماً انه قائم بذاته وهذا هو حد الجسم عندهم وبنوا على هذا أن من حكم على القائمين بانفسهما أن يكونا متجاورين او متباينين فقضى بعضهم بالتجاور مع العرش وحكم بعضهم بالتباين وربما قالوا كل موجودين فاما أن يكون احدهما بحيث الاخر كالعرض صع الجوهرواما ان يكون بجمهة منه والباري تعالى ليس بعرض اذ هو قائم بنفسه فيجب أن يكون جهة من العالم ثم أعلى الجهات وأشرفها جهة فوق فقلنا هو بجهة فوق بالذات حتى اذا راي راي من تلك الجهة ثم لهم اختلاف في النهاية فمن المجسمة من اثبت النهاية له من ست جهات ومنهم من اثبت النهاية من جهة تحت و منهم من انكر النهاية فقال هو عظيم

ولهم في معني العظمة خلاف فقال بعضهم معني عظمته انه مع وحدته على جميع اجزاء العرش والعرش "حقة وهو فوق كلة على الوجة الذي هو فوق جزو منه وقال بعضهم معني عظمته انه يلاقي مع وحدته من جهة واحدة اكثر من واحد وهو يلاقي جميع اجزاء العرش وهو العلى العظيم ومن مذهبهم جميعًا جواز قيام كثير من الحوادث بذات الباري تعالى ومن اصلهم أن ما يحدث في ذاته فانما يحدث بقدرته وما يحدث مبايناً لذاته فانما يحدث بواسطة الاحداث ويعنون بالاحداث الايجاد والاعدام الواقعين في ذاته بقدرته من الافوال والارادات ويعنون بالمحدث ما باين ذاته من الجواهر والاعراض فيفرقون بين الخلق والمخلوق والايجاد والموجود والموجد وكذلك بين الاعدام والمعدوم فالمخلوق انما يقع بالخلق والخلق يقع في ذاته بالقدرة والمعدوم انما يصير معدوماً بالاعدام الواقع في ذاته بالقدرة وزعموا ان في ذاته سبحانه حوادث كثيرة مثل الاخبار عن الامور الماضية والاتية والكتب المنزلة على الرسل عليهم السلم والقصص والوعد والوعيد والاحكام ومن ذلك التسمعات والتبصرات فيما يجوز ان يسمع ويبصر والإيجاد والاعدام هو القول والارادة وذلك قوله كن للشي الذي يريد كونه وارادته لوجود ذلك الشي وقوله للشي كن صورتان وفسر محمد بن الهيصم الإيجاد والاعدام بالارادة والايثار قال وذلك مشروط بالقول شرعاً ان ورد في التنزيل انَّمَا قَوْلُنَا لِشَيْءِ اذَا أَرْدَنَاهُ أَنْ نَقُولَ لَهُ كُنَ فيكُونُ وقوله إنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَّاكَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ وعلى قول الاكثرين منهم المحلق عبارة عن القول والارادة ثم اختلفوا في التفصيل فقال بعضهم لكل موجود ايجاد ولكل معدوم اعدام وقال بعضهم إيجاد واحد يصلح

لموجدين اذا كانا من جنس واحد واذا اختلف الجنس تعدد الإيجاد والزم بعضهم لو افتقر كل موجود او كل جنس الى ايجاد فليفتقر كل ايجاد الى قدرة فالتزم تعدد القدرة تعدد الايجاد قال بعضهم ايضاً يتعدد القدرة بتعدد الاجناس المحدثات واكثرهم على انها تتعدد بتعدد اجناس الحوادث التي تحدث في ذاته من الكاف والنون والارادة والتسمع والتبصروهي خمسة اجناس ومنهم من فسر السمع والبصر بالقدرة على التسمع والتبصر ومنهم من اثبت لله تعالى السمع والبصر ازلًا والتسمعات والتبصرات هي اضافة المدركات اليهما وقد اثبتوا لله تعالى مشيّة قديمة متعلقة باصول المحدثات وبالحوادث التي تحدث في ذاته واثبتوا ارادات حادثة يتعلق بتفاصيل المحدثات واجمعوا على أن الحوادث لا توجب لله تعالى وصفا ولا هي صفات له فتحدث في ذاته هذه الحوادث من الاقوال والارادات والتسمعات والتبصرات ولا يصيربها قائلًا ولا مريداً ولا سميعاً ولا بصيرًا ولا يصير بخلق هذه الحوادث محدثًا ولا خالقًا وانما هو قائل بقائليته وخالق بخالقيته ومريد بمريديته وذلك قدرته على هذه الاشياء ومن اصلهم أن الحوادث التي يحدثها في ذاته واجبة البقاء حتي يستحيل عدمها اذ لو جاز عليها العدم لتعاقبت على ذاته الحوادث ولشارك الجوهر في هذه القضية وايضاً فلو قدر عدمها فلا يخلوا اما أن يقدر عدمها بالقدرة أو باعدام يخلقه في ذاته ولا يجوز ان يكون عدمها بالقدرة لانه يودي الى ثبوت المعدوم في ذاته وشرط الموجود والمعدوم ان يكونا متباينين لذاته ولو جاز وقوع معدوم في ذاته بالقدرة من غير واسطة اعدام لجاز حصول سائر المعدومات بالقدرة ثم يجب طرد ذلك

في الموجد حتى يجوز وقوع موجد محدّث في ذاته وذلك محال عندهم ولو فرض اعدامها بالاعدام لجاز تقدير عدم ذلك الاعدام فيتسلسل فارتكبوا لهذا التحكم استحالة عدم ما يحدث في ذاته ومن اصلهم أن المحدث أنما يحدث في ثاني حال ثبوت الاحداث بلا فصل ولا أثر للاحداث في حال بقايم ومن اصلهم أن ما يحدث في ذاته من الامر فمنقسم الى أمر التكوين وهو فعل يقع تحته المفعول والى ما ليس امرالتكوين وذلك اما خبر واما امر التكليف ونهي التكليف وهي افعال من حيث دالت على القدرة ولا يقع تحتما مفعولات هذا هو تفصيل مذاهبهم في محل الحوادث وقد اجتهد ابن الهيصم في ارمام مقالة ابي عبد الله في كل مسئلة حتي ردها من المحال الفاحش الى نوع يفهم فيما بين العقلاء مثل التجسيم فانه اراد بالجسم القائم بالذات ومثل الفوقية فانه حملها على العلو واثبت البينونة الغير المتناهية وذلك الخلاء الذي اثبتها بعض الفلاسفة ومثل الاستواء فانه نفى المجاورة والمماسة والتمكن بالذات غير مسئلة محل الحوادث فانها ما قبلت المرمّة فالتزمها كما ذكرنا وهي من اشفع المحالات عقلاً وعند القوم ان الحوادث تريد علي عدد المحدثات بكثير فيكون في ذاته اكثر من عدد المحدثات عوالم من الحوادث وذلك محال شنيع ومما اجمعوا عليه من اثبات الصفات قولهم الباري تعالى عالم بعلم قادر بقدرة حبى بحيوة شاءً بمشيئة وجميع هذه الصفات قديمة ازلية قائمة بذاته وربما زادوا السمع والبصر كما اثبته الاشعري وربما زائوا اليدين والوجة صفات قائمة به وقالوا له يد لا كالايدي ووجه لا كالوجوة واثبتوا جواز رويته من جهة فوق دون سائر الجهات

وزعم أبن الهيصم أن الذي اطلقه المشبهة على الله عز وجل من الهيمة والصورة والجوف والاستدارة والوفرة والمصافحة والمعانقة ونحو ذلك لايشبه سائر ما اطلقة الكرامية من انه خلق ادم بيدة وانه استوي على عرشه وانه يجي يوم القيمة لمحاسبة الخلق وذلك إنا لا نعتقد من ذلك شيئًا على معنى فاسد من جارحتين وعضوين تفسيراً لليدين ولا مطابقة المكان واستقلال العرش بالرحمن تفسيرًا للاستواء ولا تردُّدًا في الاماكن التي تحيط به تفسيرًا للمجيُّ وانما ذهبنا في ذلك الى اطلاق ما اطلقة القران فقط من غير تكييف وتشبية وما لم يرد به القران والخبر فلا نطلقه كما اطلقه سائر المشبهة والمجسمة وقال الباري تعالى عالم في الازل بما سيكون على الوجه الذي سيكون وشاء لتذفيذ علمه في معلوماته فلا ينقلب علمه جهلًا ومريد لما يخلق في الوقت الذي يخلق بارادة حادثة وقائل لكل ما يحدث بقوله كن حتى يحدث وهو الفرق بين الاحداث والمحدث والخلق والمخلوق وقال نحن نثبت القدرخيرة وشرة من الله تعالى وانه اراد الكائنات كلها خيرها وشرها وخلق الموجودات كلها حسنها وقبيحها ونثبت للعبد فعلا بالقدرة الحادثة يسمي ذلك كسبا والقدرة الحادثة مؤثرة في اثبات فائدة زائدة على كونه مفعولًا مخلوقًا للباري تعالى تلك الفائدة هي مورد التكليف والمورد هو المقابل بالثواب والعقاب واتفقوا على أن العقل يحسَّن ويقبَّم قبل الشرع ويجب معرفة الله تعالي بالعقل كما قالت المعتزلة الا أنهم لم يثبتوا رعاية الصلاح والاصلح واللطف عقلًا كما قالت المعتزلة وقالوا الايمان هو الاقرار باللسان فقط دون التصديق بالقلب ودون سائر الاعمال وفرقوا بين تسمية المومن مومناً فيما يرجع الى احكام الظاهر والتكليف

وفيما يرجع الي احكام الاخرة والجزاء فالمنافق عندهم مومن في الدنيا حقيقة مستحق للعقاب الابدي في الاخرة وقالوا في الامامة انها تثبت باجماع الامة دون النص والتعيين كما قال اهل السنة الا انهم جوّزوا عقد البيعة لامامين في قطرين وغرضهم اثبات امامة معاوية في الشام باتفاق جماعة من الصحابة واثبات امامة امير المومنين علي بالمدينة والعراقين باتفاق جماعة من الصحابة وراوا تصويب معاوية فيما استبد به من الاحكام الشرعية قتالاً علي طلب قتلة عثمان رضي الله عنه واستقلالاً بمال بيت المال ومذهبهم الاصلي اتهام علي عليه السلم في الصبر علي ما جري مع عثمان والسكوت عنه وذلك عرق نزع

المخوارج والمرحبية والوعيدية كل من خرج علي الامام الحق الذي اتفقت الجماعة عليه يسمّي خارجياً سواء كان الخروج في ايام الصحابة علي الائمة الراشدين او كان بعدهم علي التابعين باحسان والائمة في كل زمان والمرجية صنف اخر تكلموا في الايمان والعمل الا انهم وافقوا الخوارج في بعض المسائل التي يتعلق بالامامة والوعيدية داخلة في الخوارج وهم القائلون بتكفير صاحب الكبيرة وتخليدة في الذار فذكرنا مذاهبهم في اثناء مذهب الخوارج

النحوارج اعلم أن أول من خرج علي أمير المومنين علي بن أبي طالب عليه السلم جماعة ممن كان معه في حرب صفين واشدهم خروجاً عليه ومروقاً من الدين الاشعث أبن قيس ومسعود بن فدكي التميمي وزيد بن حصين الطابي حين قالوا القوم يدعوننا ألي كتاب الله وأنت تدعوننا ألي السيف حتى قال أنا أعلم بما في كتاب الله أنفروا ألي بقية الاحزاب أنفروا ألي من

يقول كذب الله ورسوله وانتم تقولون صدق الله ورسوله قالوا لترجعت الاشتر عن قتال المسلمين والا لنفعلت بك مثل ما فعلنا بعثمان فاضطر الي رد الاشتر بعد ان هزم الجمع وولوا مدبرين وما بقي منهم الا شرنصة قليلة فيهم حشاشة قوة فامتثل الاشتر امرة وكان من امر الحكمين ان النحوارج حملوه علي التحكيم اولا وكان يريد ان يبعث عبد الله بن عباس فما رضي الخوارج بذلك وقالوا هو منك فحملوة علي بعث ابي موسي الاشعري علي ان بحكما بكتاب الله تعالي فجري الامر علي خلاف ما رضي به فلما لم يرض بذلك خرجت المخوارج عليه وقالوا لم حكمت الرجال لاحكم والنجدات والصفرية والعجارية والاباضية والثعالبة والباقون فروعهم وبجمعهم والنجدات والصفرية والعجارية والاباضية والثعالبة والباقون فروعهم وبجمعهم المناكحات الاعلي ذلك ويكفرون اصحاب الكبائر ويرون الخروج علي الامام المناكحات الاعلي ذلك ويكفرون اصحاب الكبائر ويرون الخروج علي الامام اذا خالف السنة حقاً واجباً

الهحكمة الاولي هم الذين خرجوا علي امير المومذين علي عليه السلم حين حري امر الحكمين واجتمعوا بحرورا من ناحية الكوفة ورأسهم عبد الله بن الكوّا وعتاب بن الاعور وعبد الله بن وهب الراسبي وعروة بن جرير ويزيد بن عاصم المحاربي وحرقوص بن زهير المعروف بذي الثدية وكانوا يومئذ في اثني عشر الف رجل اهل صيام وصلوة اعني يوم النهروان وفيهم قال النبي صلي الله عليه وسلم يحقر صلوة احدكم في جنب صلوتهم وصوم الحدكم في جنب صومهم ولكن لا يجاوز إيمانهم تراقيهم وهم المارقة الذين

قال فيهم سيخرج من ضيَّضيُّ هذا الرجل قوم يمرقون من الدين كما يمرق السهم من الرمية وهم الذين اوّلهم ذو الخويصرة واخرهم ذو الثدية وانما خروجهم في الزمن الاول على امرين احدهما بدعتهم في الامامة اذ جوزوا ان يكون الامامة في غير قريش وكل من ينصبونه برايهم وعاشر الناس على ما مثلوا له من العدل واجتناب الجور كان اماماً ومن خرج عليه يجب نصب القتال معه وان غيّر السيرة وعدل عن الحتى وجب عزله أو قتله وهم أشدّ الناس قولاً بالقياس وجوزوا أن لا يكون في العالم أمام أصلاً وأن أحتيم اليه فيجوز أن يكون عبدًا او حرًّا او نبطيًا او قرشيًا و البدعة الثانية انهم قالوا اخطأ على في التحكيم أذ حكم الرجال ولا حكم الا لله وقد كذبوا علي علي عليه السلم من وجهين احدهما في التحكيم انه حكم وليس ذلك صدقًا لانهم هم الذين حملوه على التحكيم والثاني أن تحكيم الرجال جائز فأن القوم هم الحاكمون في هذه المسئلة وهم رجال ولهذا قال على عليه السلم كلمة حق اريد بها باطل وتخطوا عن التخطيئة الى التكفير ولعنوا عليا عليه السلم فيما قاتل الناكثين والقاسطين والمارقين فقاتل الفاكثين واغتنم اموالهم وما سبي ذراريهم ونساءهم وقاتل مقاتلة القاسطين وما اغتنم اموالهم ولا سبى ثم رضى بالتحكيم وقاتل مقاتلة المارقين واغتنم اموالهم وسبى ذراريهم وطعنوا في عثمان للاحداث التي عدّوها عليه وطعنوا في اصحاب الجمل واصحاب صفين فقاتلهم على عليه السلم بالنهروان مقاتلة شديدة فما انفلت منهم الا اقل من عشرة وما قُتِل من المسلمين الا اقل من عشرة فانهزم اثنان منهم الي عمان واثنان الي كرمان واثنان الي سجستان واثنان الي الجزيرة وواحد الي تل مورون باليمن

وظهرت بدع النحوارج في هذه المواضع مفهم وبقدت الي اليوم واول من بويع بالامامة من الخوارج عبد الله بن وهب الراسبي في منزل زيد بن حصين بايعة عبد الله بن الكوّا وعروة بن جرير ويزيد بن عاصم المحاربي وجماعة معهم وكان يمتنع عليهم تحرجًا ويستقبلهم ويومي الي غيرة تحرزًا فلم يقنعوا الا به وكان يوصف براي ونجدة فتبرّأ من الحكمين وممن رضي بقولهما وصوّب امرهما وكفّروا امير المومنين عليّا عليه السلم وقالوا انه ترك حكم الله وحكم الرجال وقيل أن أول من تلفظ بهذا رجل من بني سعد بن زيد بن مناة بن تميم يقال له الحجاج بن عبيد الله يلقب بالبرك وهو الذي ضرب معاوية على اليته لما سمع بذكر الحكمين وقال اتحكم في دين الله لا حكم الا لله تحكم بما حكم القران به فسمعها رجل فقال طعن والله فانفذ فستروا المحكمة بذلك ولما سمع اميرالمومنين علي عليه السلم هذه الكلمة قال كلمة عدل يراد بها جور انما يقولون لا امارة ولا بد من امارة برة او فاجرة ويقال ان اول سيف سُل من سيوف الخوارج سيف عروة بن اذينة وذلك انه اقبل على الاشعث فقال ما هذه الدنية يا اشعث وما هذا التحكيم اشرط اوثق من شرط الله تعالى ثم شهر السيف والاشعث تولى فضرب به عجز البغلة فشبت البغلة فنفرت اليمانية فلما راي ذلك الاحنف مشي هو واصحابه الى الاشعث فسألوه الصفح ففعل وعروة بن اذينة نجا بعد ذلك من حرب الذهروان وبقي الي ايام معاوية ثم اتي الي زياد بن ابية ومعة مولى له فسأله زياد عن ابي بكر وعمر فقال فيهما خيراً وسأله عن عثمان فقال كنت اتوالي عثمان علي احواله في خلافته ستة سنين ثم تبرَّأت منه بعد ذلك

للاحداث التي احدثها وشهد عليه بالكفر فسأله عن امير المومذين علي كرّم الله وجهة فقال اتوالاه الي ان حكم ثم اتبرّاً منه بعد ذلك وشهد عليه بالكفر فسأله عن معاوية فسبّه سبّاً قبيحاً ثم سأله عن نفسه فقال اوّلك لزنية واخرك لدعوة وانت فيما بينهما بعد عاص ربّك فامر زياد بضرب عنقه ثم دعا مولاه وقال له صف لي امره واصدق قال اطنب ام اختصر فقال بل اختصر فقال ما اتيته بطعام في نهار قط ولا فرشت له فراشاً بليل قط هذه معاملته واجتهاده وذلك خبثه واعتقاده

الازارقة اصحاب ابي راشد نافع بن الازرق الذين خرجواً مع نافع من البصرة الى الاهواز فغلبوا عليها وعلى كورها وما وراها من بلدان فارس وكرمان في ايام عبد الله بن الربير وقتلوا عمّاله بهذه النواحي وكان مع نافع من امراء المخوارج عطية بن الاسود الحنفي وعبد الله بن ماخون واخواه عثمان والربير وعمر بن عمير العنبري وقطري بن الغجاة المازني وعبيدة بن هلال اليشكري واخوه صحرز بن هلال وصخر بن حنبا التميمي وصالح بن صخراق العبدي وعبد رتبه الكبير وعبد رتبه الصغير في زهاء ثلثين الف فارس ممن يري رايهم وينخرط في سلكهم فانفذ الية عبيد الله بن الحرث بن نوفل النوفلي بصاحب جيشة مسلم بن عنبس بن كريز بن حبيب فقتله الخوارج وهزموا اصحابة فاخرج اليهم ايضاً عثمان بن عبد الله بن معمر التميمي فهزموه فاخرج اليهم حارثة بن بدر العتّابي في جيش كثير فهزموه وخشى اهل البصرة على انفسهم وبلدهم من الخوارج فاخرج اليهم المهلب بن ابي صفرة فبقى في حرب الازارقة تسع عشر سنة الي ان فرغ من امرهم في ايام الحجاج ومات

نافع قبل وقائع المهلب مع الازارقة وبايعوا بعدة قطري بن الفجاة وسمّوة المير المومذين وبدع الازارقة ثمانية احديها انه كفّر علياً عليه السلم وقال ان الله انزل في شانه وَمِنَ ٱلنّاسِ مَنْ يُعْجِبُكَ قُولُهُ فِي ٱلْحَيَوةِ ٱلدَّنْياَ ويُشْهِدُ الله انزل في شانه وَمِنَ ٱلنّاسِ مَنْ يُعْجِبُكَ عَد الله ابن ملجم لعنه الله وقال الله انزل في قانه وَمِنَ ٱلنّاسِ مَنْ يَشْرِي نَفْسَهُ آبْتِغَاءَ مَرْضَاتِ ٱلله وقال ان الله انزل في شانه وَمِنَ ٱلنّاسِ مَنْ يَشْرِي نَفْسَهُ آبْتِغَاءَ مَرْضَاتِ ٱلله وقال عمران بن حطان وهو مفتي الخوارج وزاهدها وشاعرها الاكبر في تصويبه ابن ملجم لعنه الله

يا ضربة من مذيب ما اراد بها الا ليبلغ من ذي العرش رضوانا اتِّي الذكرة يوماً فاحسبة اوفى البرية عند الله ميزانا وعلى هذه البدعة مضت الازارقة وزادوا عليه تكفير عثمان وطلحة والزبير وعائشة وعبد الله بن عباس رضي الله عنهم وسائر المسلمين معهم وتتخليدهم في الغار والثانية انه كفّر القعدة وهو اول من اظهر البراءة من القعدة عن القتال وان كان موافقًا على دينه وكفّر من لم يهاجر اليه والثالثة اباحته قتل اطفال المخالفين والنسوان والرابعة اسقاطه الرجم عن الزاني اذ ليس في القرآن ذكرة واسقاطة حد القذف عمن قذف المحصنين من الرجال مع وجوب الحد على قاذف المحصنات من النساء المحامسة حكمة بان اطفال المشركين في النارمع ابايبهم السادسة أن التقية غير جائزة في قول ولا عمل السابعة تجويزه ان يبعث الله تعالى نبياً يعلم انه يكفر بعد نبوته او كان كافراً قبل البعثة والكبائر والصغائر اذا كانت بمثابة عنده وهي كفر وفي الامة من جرّز الكبائر والصغائر على الانبياء عليهم السلم فهي كفر الثامنة اجمعت

الازارقة علي ان من ارتكب كبيرة من الكبائر كَفر كُفر ملة خرج به عن الاسلام جملة ويكون مخلداً في الغار مع سائر الكفّار واستدلّوا بكفر ابليس لعنه الله وقالوا ما ارتكب الا كبيرة حيث أمر بالسجود لادم فامتنع والا فهو عارف بوحدانية الله تعالى

النجدات العاذرية اصحاب نجدة بن عامر الحنفي وقيل عاصم وكان من شانع انه خرج من اليمامة مع عسكرة يريد اللحوق بالازارقة فاستقبله ابو فديك وعطية بن الاسود الحنفي في الطائفة الذين خالفوا نافع بن الازرق فاخبروه بما احدثه نافع من الخلاف بتكفير القعدة عنه وسائر الاحداث والبدع وبايعوا نجدة وسموه امير المومنين ثم اختلفوا على نجدة فاكفره قوم منهم لامور نقموها عليه منها انه بعث أبنه مع جيش الى أهل القطيف فقتلوا وسبوا نسامهم وقوموها على انفسهم وقالوا أن صارت قيمهن في حصصنا فذاك والا رددنا الفضل و نكحوهن قبل القسمة واكلوا من الغنيمة قبل القسمة فلما رجعوا الى نجدة واخبروه بذلك قال فلم يسعكم ما فعلتم قالوا لم نعلم ان ذلك لا يسعنا فعذرهم بجهالتهم واختلف اصحابه بعد ذلك فمنهم من وافقه وعذر بالجهالات في الحكم الاجتهادي وقالوا الدين امران احدهما معرفة الله تعالى ومعرفة رسله عليهم السلم وتحريم دماء المسلمين يعنون موافقيهم والاقرار بما جاء من عند الله جملة فهذا واجب على الجميع والجهل به لا يعذر فيه والثاني ما سوي ذلك فالناس معذورون فيه الي ان يقوم عليهم الحجة في الحلال والحرام قالوا ومن خاف العذاب على المجتهد المخطى في الاحكام قبل قيام الحجة عليه فهو كافر واستحل تجدة بن عامر دماء اهل

العهد والذمة واموالهم في دار التقية وحكم بالبراءة ممن حرّمها قال واصحاب المحدود من موافقية لعل الله تعالى يعفوا عنهم وان عذبهم ففي غير النار ثم يدخلهم الجنة فلا يجوز البراءة عنهم وقال من نظر نظرة او كذب كذبة مغيرة واصر عليها فهو مشرك ومن زنا وشرب وسرق غير مصر علية فهو غير مشرك وغلّظ علي الناس في حد الخمر تغليظاً شديداً ولما كاتب عبد الملك بن مروان واعطاه الرضاء نقم علية اصحابة فيه فاستتابوه فاظهر التوبة فتركوا النقمة عليه والتعرض له وندمت طائفة على هذه الاستتابة وتالوا اخطأنا وما كان لنا أن نستتيب الامام وما كان له أن يتوب باستتابتنا أياء فتابوا عن ذلك وقالوا له تب عن توبتك والا نابذناك فتاب من توبته وفارقه ابو فديك وعطية ووثب عليه ابو فديك فقتله ثم بري ابو فديك من عطية وعطية من ابي فديك وانفذ عبد الملك بن مروان معمر بن عبد الله بن معمر الي حرب ابي فديك فحاربه اياماً فقتله ولحق عطية بارض سجستان ويقال الصحابة العطوية ومن اصحابه عبد الكريم بن عجرد زعيم العجاردة وانما قيل للنجدات العاذرية النهم عذروا بالجهالات في احكام الفروع وحكي الكعبي عن النجدات أن التقية جائزة في القول والعمل كله وأن كأن في قتل النفوس قال واجمعت النجدات على أنه لا حاجة للناس الي أمام قط وانما عليهم أن يتناصفوا فيما بينهم فأن راوا أن ذلك لا يتم الا بأسام يحملهم عليه فاقاموه جاز ثم افترقوا بعد نجدة الي عطوية وفديكية وبري كل واحد منهها عن صاحبة بعد قتل نجدة وصارت الدار لابي فديك الا من تولّى نجدة واهل سجستان وخراسان وكرمان وقهستان من الخوارج علي مذهب

عطية وقيل كان نجدة بن عامر ونافع بن الازرق قد اجتمعا بمكة مع الخوارج على ابن الربير ثم تفرقا عنه فاختلف نافع ونجدة فصار نافع الي البصرة ونجدة الي اليمامة وكان سبب اختلافهما ان نافعاً قال التقية لا تحل والقعود عن القتال كفر واحتج بقول الله تعالى إذا فريش منتهم يَخْشَون آلنّاس كَخَشْية آلله وبقوله تعالى يُقاتِلُون فِي سَبِيلِ آلله ولا يَخَافُون لَوْمَة لَا يُم وخالفه تجدة وقال التقية جائزة واحتج بقوله تعالى إلاّ أَنْ تَتَقُوا مِنْهُمْ تُقَاةً وبقوله تعالى وَقال رَجُلٌ مُؤْمِن مِنْ آلِ فَرْعَون يَكُتُم إِيمَانُه وقال القعود جائز والجهاد اذا امكنه افضل وفضل الله المجاهدين على القاعدين اجرًا عظيمًا وقال نافع هذا في الفضل وفضل الله المجاهدين على القاعدين اجرًا عظيمًا وقال نافع هذا في الصحاب الذي صلى الله عليه وسلم حين كانوا مقهورين واما في غيرهم مع الامكان فالقعدة كفر لقول الله تعالى وَقَعَدُ آلَذِينَ كَذَّبُوا آللَّه وَرُسُولُهُ

البيهسية اصحاب إلي بيهس الهيصم بن جابر وهو احد بني سعد بن ضبيعة وقد كان الحجاج طلبه ايام الوليد فهرب الي المدينة فطلبة بها عثمان بن جبّان المزني فظفر به وحبسه وكان يسامرة الي ان ورد كتاب الوليد بان يقطع يديه ورجليه ثم يقتله ففعل به ذلك وكفّر ابو بيهس ابرهيم وميمون في اختلافهما في بيع الامة وكذلك كفّر الواقفية وزعم انه لا يسلم احد حتى يقرّ بمعوفة الله تعالى ومعرفة رسوله ومعرفة ما جاء به النبي صلي الله عليه وسلم والولاية لاولياء الله تعالى والبراءة من اعداء الله فمن جملة ما ورد بها لشرع مما حرّم الله وجاء به الوعيد فلا يسعم الا معرفته بعينه وتفسيره والاحتراز عنه ومنه ما ينبغي ان بعرفه باسمه ولا يضرّه ان لا يعرفه بتفسيره حتى يبتلي به وعليه ان يقف عند ما لا يعلم ولا يأتي بشيء الا بعلم وبرئ ابو بيهس عن الواقفية لقولهم انا

نقف فيمن واقع الحرام وهو لا يعلم احلال واقع ام حرام قال كان من حقة ان يعلم ذلك والايمان هو أن يعلم كل حق من باطل وأن الايمان هو العلم بالقلب دون القول والعمل ويحكى عنه أنه قال الايمان هو الاقرار والعلم وليس هو احد الامرين دون الاخر وعامة البيهسية على ان العلم والاقرار والعمل كله ايمان وذهب قوم منهم الي أن ما يحرم سوي ما في قوله تعالي قُلْ لَا أَجِدُ فِي مَا أُوحِيَ إِلَيَّ مُحَرَّمًا عَلَي طَاعِمٍ يَطْعَمُهُ وما سوي ذلك فكله حلال ومن البيهسية قوم يقال لهم العونية وهم فرقتان فرقة تقول من رجع من دار الهجرة الى القعود برينا منه وفرقة تقول بل نتولهم لانهم رجعوا الى امر كان حلالًا لهم والفرقتان اجمعتا على ان الامام اذا كفر كفرت الرعية الغائب منهم والشاهد ومن البيهسية صنف يقال لهم اصحاب التفسير زعموا ان من شهد من المسلمين شهادة اخذ بتفسيرها وكيفيتها وصنف يقال لهم اصحاب السؤال قالوا أن الرجل يكون مسلمًا أذا شهد الشهادتين وتبرَّأُ وتولَّى وامن بما جاء من عند الله جملة وان لم يعلم فيسال ما افترض الله عليه ولا يضره ان لا يعلم حتى يبتلي به فيسأل وان واقع حرامًا لم يعلم تحريمه فقد كفر وقالوا في الاطفال بقول الثعلبية ان اطفال المومنين مومنون واطفال الكافرين كافرون ووافقوا القدرية في القدر وقالوا ان الله تعالى فوض الى العباد فليس لله في اعمال العباد مشيئة فبريَّت منهم عامة البيهسية وقال بعض البيهسية ان واقع الرجل حراماً لم يحكم بكفرة حتى يرفع امرة الى الامام والوالي ويحدَّه وكل ما ليس فيه حدَّ فهو مغفور وقال بعضهم أن السكر اذا كان من شراب حلال فلا يواخذ صاحبة بما قال فية وفعل وقالت العونية

السكر كفر ولا يشهدون انه كفر ما لم ينضّم اليه كبيرة اخري من ترك الصلاة او قذق المحصن ومن الخوارج اصحاب صالح بن مسرح ولم يبلغنا عنه انه احدث قولاً تميّز به عن اصحابه فخرج علي بشربن مروان فبعث اليه بشر بن الحارث بن عميرة او الاشعث بن عميرة الهمداني انفذه الحجاج لقتاله فاصابت صالحاً جراحة في قصر حلولا فاستخلف مكانه شبيب بن يزيد الشيباني ويكني ابا الضحاري وهو الذي غلب على الكوفة وقتل من جيش الحجاج اربعة وعشرين اميراً امراء الجيوش ثم انهزم الي الاهواز وغرق في نهر الاهواز وذكر اليمان أن الشبيبية يسمون مرجية الخوارج لما ذهبوا اليه من الوقف في امر صالح ويحكي عنه انه بري منه وفارقه ثم خرج يدعى الامامة لنفسه ومذهب شبيب ما ذكرناه من مذاهب البيهسية الا أن شوكته وقوته ومقاماته مع المخالفين مما لم يكن لخارج من الخوارج وقصته مذكورة في التواريح العجارية اصحاب عبد الكريم بن عجرد وافق النجدات في بدعهم وقيل انه كان من اصحاب ابي بيهس ثم خالفة وتفرد بقولة يجب البراءة عن الطفل حتي يدعى الى الاسلام ويجب دعاءة اذا بلغ واطفال المشكرين في الذار مع ابائهم ولا يري المال فيئًا حتى يقتل صاحبه وهم يتولون القعدة اذا عرفوهم بالديانة ويرون المجبرة فضيلة لا فرضًا ويكفّرون بالكبائر ويحكى عنهم انهم ينكرون كون سورة يوسف من القرآن ويزعمون أنها قصة من القصص قالوا ولا يجوز أن يكون قصة العشق من القران ثم أن العجاردة افترقت أصنافًا ولكل صنف مذهب على حياله الا أنهم لما كانوا من جملة العجاردة اوردناهم على حكم التفصيل في الجدول والضلع

الصلتية اصحاب عثمان بن ابي الصلت والصلت بن ابي الصلت تفردوا عن العجاردة بان الرجل اذا اسلم توليناه وتبرانًا من اطفاله حتى يدركوا فيقبلوا الاسلام ويحكى عن جماعة مفهم انهم قالوا ليس لاطفال المشركين والمسلمين ولاية ولا عداوة حتي يبلغوا فيدعوا الى الاسلام فيقرّ وا او ينكروا

الحمزية اصحاب حمرة بن ادرك وافقوا الميمونية في القدر وفي سأبر بدعها الافى اطفال مخالفيهم والمشركين فانهم قالوا هولاء كلهم في الذار وكان حمزة من اصحاب الحصين بن الرقاد الذي خرج بسجتسان من اهل اوق وخالفه خلف الخارجي في القول بالقدر واستحقاق الرياسة فبرئ كل واحد منهما عصر واحد ما لم يجمتع الكلمة ولم

عن صاحبة وجوّز حمزة امامين في يقهر الاعداء

المخلفية اصحاب خلف الخارجي وهم الاطرافية فرقة علي مذهب حمزة في

الميمونية اصحاب ميمون بن خالد كان من جملة العجاردة الاانه تفرد عنهم باثبات القدر خيرة وشرة من العبدة واثبات الفعل للعبد خلقًا وابداعاً واثبات الاستطاعة قبل الفعل والقول بان الله تعالى يريد الخير دون الشروليس له مشيئة في معاصى العباد وذكر الحسين الكرابيسي في كتابه الذي حكى فيه مقالات الخوارج ان الميمونية يجيزون نكام بنات البنات وبنات اولاد الاخوة والاخوات وقال أن الله حرّم نكاح البنات وبنات الاخوة والاخوات ولم يحرم نكاح بنات اولاد هولاء ويحكى الكعبي والاشعري عن الميمونية انكارها كون سورة يوسف من القران وقالوا بوجوب قتل السلطان وحدة ومن رضى حكمه فاما من انكرة فلا يحوز قتاله الا اذا اعان عليه او طعن في دين الخوارج او صار دايلًا للسلطان واطفال الكفار

عندهم في الجنة

Digitized by Google

خوارج كرمان ومكران خالفوا الحمزية في القول بالقدر واضافوا القدر خيرة وشرة الى الله تعالى وسلكوا في ذلك مذهب السنة وقالوا الحمزية ناقضوا حيث قالوا لو عذب الله العباد على افعال قدرها عليهم او على ما لم يفعلوه كان ظالمًا وقضوا بان اطفال المشركين فى النار ولا عمل لهم ولا شرك فهذا من اعجب ما يعتقد من التذاقض

الشعيبية اصحاب شعيب بن محمد وكان مع ميمون من جملة العجاردة الا انه برئ منه حين اظهر القول بالقدر قال شعيب أن الله خالق أعمال العباد والعبد مكتسب لها قدرة وارادة مسئول عنها خيرًا وشرًا مجازي عليها ثوابًا وعقابًا ولا يكون شي في الوجود الخوارج في الامامة والوعيد وعلى بدع العجاردة في حكم الاطفال وحكم القعدة وجعكي عنهم انهم يتوقفون في امر والتولى والتبري

القول بالقدر الا انهم عذّروا اصحاب الاطراف في ترك ما لم يعرفوه من الشريعة أذا أتوا بما يعرف لرومة من طريق العقل واثبتوا واجبات عقلية كما قالت القدرية ورئيسهم غالب بن شاذل من سجستان وخالفهم عبد الله السرنوري وتبرأ منهم ومنهم المحمدية اصحاب محمد بن زرق وكان من اصحاب الحصين ثم بري منه

الخارمية اصحاب خارم بن علي علي قول شعيب في أن الله تعالى خالق اعمال العباد ولا يكون في سلطانه الا ما يشاء وقالوا بالموافاة وان الله تعالى انما يتولى العباد على ما علم انهم صائرون اليه في اخر امرهم من الايمان ويتبرّا منهم على ما علم انهم صائرون اليه الا بمشيئة الله تعالي وهو علي بدع في اخر امرهم من الكفر وانه سبحانه لم يزل محبًّا الولياية مبغضًا العداية على علية السلم ولا يصرحون بالبراءة عنه وبصرحون بالبراءة في حق غيرة

الثعالبة اصحاب ثعلبة بن عامركان مع عبد الكريم بن عجرد يدًا واحدة الي ان اختلفا في امر الطفل فقال ثعلبة انا علي ولايتهم صغارًا وكبارًا حتى نري منهم انكارًا للحق ورضي بالجور فتبرًات العجارة من ثعلبة نقل عنه ايضًا انه قال ليس لهم حكم في حال الطفولية من ولاية وعداوة حتى يدركوا ويدعوا فان قبلوا فذاك وان انكروا كفروا وكان يري اخذ الركوات من عبيدهم اذا استغنوا واعطاهم منها اذا افتقروا

الاخنسية اصحاب اخنس بن قيس من جملة الثعالبة وانفرد عنهم بان قال اتوقف في جميع من كان في دار التقية من اهل القبلة الا من عرف منه الايمان فاتولاه عليه او كفر فاتبراً منه وحرّموا الاغتيال والقتل والسرقة في السر ولا يبتدأ احد من اهل القبلة بالقتال حتى يدعي الي الدين فان امتنع قوتل سوي من عرفوه بعينه على خلاف قولهم وقيل انهم جوّزوا تزويج المسلمات من مشركي قومهم اصحاب الكبائر وهم على اصول الخوارج في سائر المسائل

المعبدية اصحاب معبد بن عبد الرحمن من جملة الثعالبة خالف الاخنس في الخطاء الذي وقع له في تزويج المسلمات وخالف ثعلبة فيما حكم من اخذ النزكوات من عبيدهم وقال اني لا ابرأ منه بذلك ولا ادع اجتهادي في خلافه وجوّز ان يصير سهام الصدقة سهماً واحداً في حال التقية

الرشيدية اصحاب رشيد الطوسي ويقال لهم العشرية واصلهم ان الثعالبة كانوا يوجبون فيما سقي بالانهار والقتي نصف العشر فاخبرهم زياد بن عبد الرحمن ان فيها العشر ولا يجوز البراءة ممن قال فيها نصف العشر قبل هذا فقال الرشيد ان لم يجز البراءة منهم فانا نعمل نما عملوا فافترقوا في ذلك فرقتين

الشيبانية اصحاب شيبان بن سلمة المحارج في ايام ابي مسلم وهو المعين له ولعلي بن الكرماني علي نصر بن ستار وكان من الثعالبة فلما اعانهما بريّت منه المحارج فلما قتل شيبان ذكر قوم توبته فقالت الثعالبة لا يصح توبته لانه قتل الموافقين لنا في المذهب واخذ اموالهم ولا يقبل توبة من قتل مسلماً واخذ ماله الا بان يقص من نفسه ويرد الاموال او توهب له ذلك ومن مذهب شيبان انه قال بالجبر ووافق جهم بن صفوان في مذهبه الي الجبر ونفي القدرة الحادثة وينقل عن زياد بن عبد الرحمن الشيباني ابي خالد انه قال ان الله تعالى لم يعلم حتى خلق لنفسه علماً وان الاشياء انما تصير معلومة له عند حدوثها ووجودها ونقل عنه انه تبراً من شيبان وكفّره حين نصر الرجلين فوقعت عامّة الشيبانية محرجان ونسا وارمنية والذي توتّي شيبان وقال بتوبته عصية الجرجاني واصحابه

المكرمية اصحاب مكرم بن عبد الله العجلي من جملة الثعالبة وتفرد عنهم بان قال تارك الصلوة كافر لا من اجل ترك الصلوة ولكن لجهله بالله تعالي وطرد هذا في كل كبير يتركبها الانسان وقال انما يكفر لجهله بالله تعالي وذلك ان العارف بالله تعالي وانه المطلع علي سرّة وعلانيته والمجازي علي طاعته ومعصيته لن يتصور منه الاقدام علي المعصية والاجتراء علي المخالفة ما لم يغفل عن هذه المعوفة ولا يبالي بالتكليف فيه وعن هذا قال النبي صلي الله عليه وسلم لا يزني الراني حين يزني وهو مومن ولا يسرق السارق حين يسرق وهو مومن الخبر وخالفوا الثعالبة في هذا القول وقالوا بايمان الموافاة والحكم بان الله تعالي انما يوالي عبادة ويعاديهم علي ما هم صائرون الية من موافاة الموت لا علي اعمالهم يوالي عبادة ويعاديهم علي ما هم صائرون الية من موافاة الموت لا علي اعمالهم

التي هم فيها فان ذلك ليس بموثوق به اصراراً عليه ما لم يصل المرا الي اخر عمرة ونهاية اجله فحينئذ ان بقي علي ما يعتقده فذلك هو الايمان فيواليه وان لم يبق فيعاديه وكذلك في حق الله تعالي حكم الموالاة والمعاداة علي ما علم منه حال الموافاة

المعلومية والمجهولية كانوا في الاصل خارمية الا ان المعلومية قالت من لم يعرف الله تعالى جميع اسمائه وصفاته فهو جاهل به حتى يصير عالماً جميع ذلك فيكون مومناً وقالت الاستطاعة مع الفعل والفعل مخلوق العبد فبرينت منهم المخارمية واما المجهولية قالت من علم بعض اسمائه تعالى وصفاته وجهل بعضها فقد عرف الله تعالى وقالت افعال العباد مخلوقة لله تعالى

الاباضية اصحاب عبد الله بن اباض الذي خرج في ايام مروان بن محمد فوجه اليه عبد الله بن محمد بن عطية فقاتله بتبالة وقيل ان عبد الله بن يحيي الاباضي كان رفيقاً له في جميع احواله واقواله وقال ان مخالفينا من اهل القبلة كفّار غير مشركين ومناكحتهم جائزة وموارثتهم حلال وغنيمة اموالهم من السلاح والكراع عند الحرب حلال وما سواه حرام وحرام قتلهم وسبيهم في السر غيلة الا بعد نصب القتال واقامة الحجة وقالوا ان دار مخالفيهم من اهل الاسلام دار توحيد الا معسكر السلطان فانه دار بغي واجازوا شهادة مخالفيهم علي اوليايهم وقالوا في مرتكبي الكبائر انهم موحدون لا مومنون وحكي الكعبي عنهم ان الاستطاعة عرض من الاعراض وهي قبل الفعل بها يحصل الفعل وافعال العباد مخلوقة لله تعالي احداثًا وابداعًا ومكتسبة للعبد حقيقة لا مجازًا ولا يسمّون امامهم امير المومنين ولا انفسهم مهاجرين وقالوا العالم يفني كله اذا فني اهل

التكليف قال واجمعوا علي ان من ارتكب كبيرة من الكبائر كفر كفر النعمة لا كفر الملة وتوقفوا في اطفال المشركين وجوزوا تعذيبهم علي سبيل الانتقام واجازوا ان يدخلوا الجنة تفضلاً وحكي الكعبي عنهم انهم قالوا بطاعة لا يراد بها الله تعالى كما قال ابو الهذيل ثم اختلفوا في النفاق أيسمي شركاً ام لا قالوا ان المنافقين في عهد رسول الله صلي الله عليه وسلم كانوا موحدين الا انهم ارتكبوا الكبائر فكفروا في الكبيرة لا بالشرك وقالوا كل شي امر الله تعالى به فهو عاتم ليس . خاص وقد امر به المومن والكافر وليس في القران خصوص وقالوا لا يخلق الله تعالى شيئًا الا دليلًا على وحدانيته ولا بد ان يدلّ به واحداً وقال قوم منهم يجوز ان يخلق الله تعالى رسولًا بلا دليل ويكلف العباد بما يوحي اليه ولا يجب عليه اظهار المعجزة ولا يجب علي الله تعالى ذلك يوحي اليه ولا يجب عليه اظهار المعجزة وهم جماعة متفرقون في مذاهبهم تفرّق الي ان يظهر دليلًا ويخلق معجزة وهم جماعة متفرقون في مذاهبهم تفرّق العائدة والعجاردة

الحفصية منهم اصحاب حفص بن ابي المقدام تميز عنهم بان قال ان بين الشرك والايمان خصلة واحدة وهي معرفة الله تعالى وحدة فمن عرفة ثم كفر بما سواة من رسول او كتاب او قيامة او جنة او نار او ارتكب الكبائر من الزنا والسرقة وشرب المخمر فهو كافر لكنه برئ من الشرك

الحارثية اصحاب الحارث الاباضي خالف الاباضية في قوله بالقدر علي مذهب المعتزلة وفي الاستطاعة قبل الفعل وفي اثبات طاعة لا يراد بها الله تعالي اليزيدية اصحاب يزيد بن انيسة الذي قال يتولي المحكمة الاولي قبل الازارقة وتبرز ممن بعدهم الا الاباضية فانه يتولاهم وزعم أن الله تعالى سيبعث رسولًا من

العجم وينزل عليه كتابًا قد كتب في السماء وينزل عليه جملة واحدة ويترك شريعة المصطفي محمد صلي الله عليه وسلم ويكون علي ملة الصابية المذكورة في القران وليست هي الصابية الموجودة بحران وواسط وتولي يزيد من شهد المصطفي عليه السلم من اهل الكتاب بالنبوة وان لم يدخل في دينه وقال ان اصحاب الحدود من موافقيه وغيرهم كفّار مشركون وكل ذنب صغير او كبير فهو شرك

الصفرية الزيادية اصحاب زياد بن الاصفر خالفوا الازارقة والنجدات والاباضية في امور منها انهم لم يكفّروا القعدة عن القتال اذا كانوا موافقين في الدين والاعتقاد ولم يسقطوا الرجم ولم يحكموا بقتل اطفال المشركين وتكفيرهم وتخليدهم وقالوا التقية جائزة في القول دون العمل وقالوا ما كان من الاعمال عليه حد واقع فلا يتعدي باهله الاسم الذي لزمه به الحد كالزنا والسرقة والقذف فيسمّي زانياً سارقاً قاذفاً لا كافراً مشركاً وما كان من الكبائر مما ليس فيه حد لعظم قدرة مثل ترك الصلوة فانه يكفر بذلك ونقل عن الضحاك منهم انه جوّز تزويج المسلمات من كفّار قومهم في دار التقية دون دار العلانية وراي زياد بن الاصفر جميع الصدقات سهماً واحداً في حال التقية ويحكي عنه انه قال نحن مومنون عند انفسنا ولا ندري لعلنا خرجنا من الايمان عند الله وقال الشرك شركان شرك هو طاعة الشيطان وشرك هو عبادة الاوثان والكفر كفران كفر بالنعمة وكفر بانكار الربوبية والبراءة براءتان براءة من اهل الحدود سنة وبراءة من اهل المحود فريضة

ولتختم المذاهب بذكر رجال الخوارج من المتقدمين عكرمة وابو هرون العبدي وابوالشعثاء واسمعيل بن سميع ومن المتاخرين اليمان

بن رباب ثعلبي ثم بيهسي وعبد الله بن يزيد ومحمد بن حرب و یحییی بن کامل اباضی ومن شعرائهم عمران بن حطّان وحبیب بن جدرة صاحب الضحاك بن قيس ومنهم ايضا جهم بن صفوان وابو مروان غيلان بن مسلم ومحمد بن عيسى وبرغوث كلثوم بن حبيب المهلبي ابو بكر محمد بن عبد الله بن شبيب البصري على بن حرملة صالح قبة بن صبيح بن عمرو مونس بن عمران البصري ابو عبد الله بن مسلمة الفضل بن عيسي الرقاشي ابو زكريا يحي بن اصغم ابو الحسين محمد بن مسلم الصالحي ابو محمد عبد الله بن محمد بن الحسن الخالدي محمد بن صدقة ابو الحسين على بن زيد الاباضي ابو عبد الله محمد بن الكرام كلثوم بن حبيب المراي البصري والذين اعتزلوا الي جانب فلم يكونوا مع علي رضي الله عنه في حروبه ولا مع خصومه وقالوا لا ندخل في غمار الفتنة من الصحابة عبد الله بن عمر وسعد بن ابي وقاص ومحمد بن مسلمة الانصاري واسامة بن زيد بن حارثة الكلبي مولى رسول الله صلى الله عليه وسلم وقال قيس بن ابي حازم كنت مع على في جميع احواله وحروبه حتي قال يوم صفين انفروا الى بقية الاحزاب انفروا الى من يقول كذب الله ورسوله وانتم تقولون صدق الله ورسوله فعرفت ايش كان يعتقد في الجماعة فاعتزلت عنه المرجية الارجاء على معنيين احدهما التاخير قالوا ارجه واخاه اي امهله واخرة والثاني اعطاء الرجاء اما اطلاق اسم المرجية على الجماعة بالمعني الاول فصحيح لانهم كانوا يوخّرون العمل عن النَّية والعقد واما بالمَعنى الثاني فظاهر لانهم كانوا يقولون لا يضر مع الايمان معصية كما لا ينفع مع الكفر طاعة وقيل الارجاء

تأخير حكم صاحب الكبيرة الي القيمة فلا يقضي عليه جحكم ما في الدنيا من كونه من اهل الجنة او من اهل الذار فعلي هذا المرجية والوعيدية فرقتان متقابلتان وقيل الارجاء تأخير على عليه السلم عن الدرجة الاولي الي الرابعة فعلي هذا المرجية والشيعة فرقتان متقابلتان والمرجية اصناف اربعة مرجية الخوارج ومرجية القدرية ومرجية الجبرية والمرجية الخالصة ومحمد بن شبيب والصالحي والخالدي من مرجية القدرية ونحن انما نعد مقالات المرجية الخالصة البونسية اصحاب يونس النميري زعم ان الايمان هو المعرفة بالله والخضوع له وترك الاستكبار عليه والمحبّة بالقلب فمن اجتمعت فيه هذه المخصال فهو مومن وما سوي المعرفة من الطاعة فليس من الايمان ولا يضرّ تركها حقيقة الايمان ولا يعذُّب علي ذلك اذا كان الايمان خالصًا واليقين صادقًا وزعم ان ابليس كان عارفًا بالله وحده غير انه كفر باستكباره عليه أَبِي وْٱسْتَكْبَرُ وَكَانَ مِنَ الكَافِرِينَ قال ومن تمكّن في قلبه الخضوع لله والمحبّة له علي خلوص ويقين لم يخالفه في معصية وإن صدرت منه معصية فلا يضر يقينه واخلاصه والمومن انما يدخل الجنة باخلاصه ومحتبته لا بعلمه وطاعته

العبيدية اصحاب عبيد المكتب حكي عنه انه قال ما دون الشرك مغفور لا محالة وان العبد اذا مات علي توحيده لم يضرّه ما اقترف من الاثام واجترح من السيّات وحكي اليمان عن عبيد المكتب واصحابه انهم قالوا ان علم الله تعالي لم يزل شيئًا غيرة وكذلك دين الله لم يزل شيئًا غيرة وزعم ان الله تعالي عن قولهم علي صورة انسان وحمل علية قوله صلي الله علية وسلم خلق ادم علي صورة الرحمن

الغسانية اصحاب غسّان بن الكوفي زعم أن الايمان هو المعرفة بالله تعالى وبرسوله والاقرار بما انزل الله مما جاء به الرسول في الجملة دون القفصيل والايمان يزيد ولا ينقص وزعم أن قائلًا لو قال أعلم أن الله قد حرّم أكل المخذير ولا أدري هل الخنزير الذي حرّمة هذه الشاة ام غيرها كان مومنًا ولو قال ان الله قد فرض <sup>ال</sup>حج الى الكعبة غير اني لا اد*ري* اين الكعبة ولعلها بالهند كان مومناً ومقصودة أن أمثال هذه الاعتقادات أمور وراء الايمان لا أنه شأكّاً في هذه الامور فان عاقلًا لا يستجيز من عقله أن يشت في أن الكعبة الى أي جهة وأن الفرق بين الخنزير والشاة ظاهر ومن العجب أن غسان كان يحكى عن أبي حنيفة رحمه الله مثل مذهبه ويعده من المرجية ولعله كذب ولعمري كان يقال لاي حنيفة واصحابه مرجية السنة وعدَّة كثير من اصحاب المقالات من جملة المرجية ولعل السبب فيه انه لما كان يقول الايمان هو التصديق بالقلب وهو لا يزيد ولا ينقص ظنّوا به انه يؤخّر العمل عن الايمان والرجل مع تخرجه في العمل كيف يفتي بترك العمل وله سبب اخروهو انه كان يخالف القدرية والمعتزلة الذين ظهروا في الصدر الاول والمعتزلة كانوا يلقبون كل من خالفهم في القدر مرجياً وكذلك الوعيدية من الخوارج فلا يبعد ان اللقب انما ازمة من فريقي المعتزلة والخوارج والله اعلم

الثوبانية اصحاب ابي ثوبان المرجي الذين زعموا ان الايمان هو المعرفة والاقرار بالله تعالى وبرسله عليهم السلم وبكل ما لا يجوز في العقل ان يفعله وما جاز في العقل تركه فليس من الايمان وأخّر العمل كله من الايمان ومن القائلين بمقالته ابو مروان غيلان بن مروان الدمشقي وابو شمر ومويس بن عمران

والفضل الرقاشي ومحمد بن شبيب والعتابي وصالح قبة وكان غيلان يقول بالقدر خيرة وشرة من العبد وفي الامامة انها تصلح في غير قريش وكل من كان قائماً بالكتاب والسنة كان مستحقاً لها وانها لا تثبت الا باجماع الامة والعجب ان الامة اجتمعت على انها لا تصلح لغير قريش وبهذا دفعت الانصار عن دعواهم منّا امير ومنكم امير فقد جمع غيلان خصالًا ثلثاً القدر والارجاء والخروج والجماعة التي عددناهم اتفقوا علي ان الله تعالي لو عفا عن عاصٍ في القيمة عفا عن كل مومن عاصٍ هو في مثل حالة وان اخرج من الذار واحداً اخرج من هو في مثل حالة ومن العجب انهم لم يجزموا القول بان المومنين من اهل التوحيد يخرجون لا محالة من الذار ويحكى عن مقاتل بن سليمان ان المعصية لا تضرّ صاحب التوحيد والايمان وانه لا يدخل النار مومن والصحيح من النقل عنه أن المومن العاصى يعذب يوم القيمة على الصراط وهو على متن جهنم يصيبه لفح النارولهبها فيتالّم بذلك على مقدار المعصية ثم يدخل الجنة ومثل ذلك بالحبة على المقلاة الموجعة بالنار ونقل عن بشر بن عتاب المريسي أنه قال أن أدخل أصحاب الكبائر النار فأنهم سيخرجون عنها بعد أن عذَّبوا بذنوبهم واما التخليد فيها فمحال وليس بعدل وقيل أن أول من قال بالارجاء الحسن بن محمد بن علي بن ابي طالب وكان يكتب فيه الكتب الى الامصار الا أنه ما أخّر العمل عن الايمان كما قالت المرجية اليونسية والعبيدية لكنة حكم بان صاحب الكبيرة لا يكفر اذ الطاعات وترك المعاصى ليست من اصل الايمان حتى يزول الايمان بزوالها

التومنية اصحاب ابي معان التومني الذي زعم ان الايمان هو ما عصم من الكفر وهو اسم لخصال اذا تركها التارك كفرولو ترك خصلة واحدة منها كفر ولا يقال للخصلة الواحدة منها ايمان ولا بعض ايمان وكل معصية صغيرة او كبيرة لم يجمع عليها المسلمون بانها كفر لا يقال لصاحبها فاستى ولكن يقال فسق وعصى وقال تلك الخصال هي المعرفة والتصديق والمحتبة والاخلاص والاقرار بما جاء به الرسول قال ومن ترك الصلاة والصيام مستحلًا كفر وان تركها على نيّة القضاء لم يكفرومن قتل نبياً او لطمه كفر لا من اجل القتل واللطم ولكي من اجل الاستخفاف والعداوة والبغض والى هذا المذهب ميل ابن الروندي وبشر المريسي قالا الايمان هو التصديق بالقلب واللسان جميعاً والكفر هو الجحود والانكار والسجود للشمس والقمر والصنم ليس بكفر في نفسة ولكنه علامة الكفر الصالحية اصحاب صالم بن عمرو الصالحي ومحمد بن شبيب وابو شمروغيلان كلهم جمعوا بين القدر والارجا وتحن وإن شرطنا إن نورد مذاهب المرجية الخالصة الا انه بدا لنا في هولاً لانفرادهم عن المرجية باشياء فاما الصالحي فقال الايمان هو المعرفة بالله تعالى على الاطلاق وهو أن للعالم صانعًا فقط والكفر هو الجهل به على الاطلاق قال وقول القائل ثالث ثلثة ليس بكفر لكفه لا يظهر الا من كافر وزعم ان معرفة الله تعالى هو المعبّة والخضوع له ويصح ذلك مع جحد الرسول ويصح في العقل أن يومن بالله ولا يومن برسوله غير أن الرسول عليه السلم قد قال من لا يومن بي فليس بمومن بالله تعالى وزعم أن الصلاة ليست بعبائة لله تعالى وانه لا عبادة الا الايمان به وهو معرفته وهو خصلة واحدة لا يزيد ولا ينقص وكذلك الكفر خصلة واحدة لا يزيد ولا ينقص واما ابو شمر المرجى القدري فانه زعم ان الايمان هو المعرفة بالله عز وجل والمعبة والخضوع له بالقلب والاقرار به انه واحد ليس كمثله شي ما لم يقم عليه حجة الانبياء عليهم السلم فاذا قامت المحجة فالاقرار يهم وتصديقهم من الايمان والمعرفة والاقرار بما جاوًا به من عند الله غير داخل في الايمان الاصلي وليس كل خصلة من حضال الايمان ايماناً ولا بعض ايمان واذا اجتمعت كانت كلها ايماناً وشرط في خصال الايمان معرفة العدل يريد به القدر خيرة وشرة من العبد من غير ان يضاف اليمان معرفة العدل يريد به القدر خيرة وشرة من العبد من القدرية المرجية زعم ان الايمان هو المعرفة الثانية بالله والمعبة والخضوع له والاقرار بما جاء به الرسول وبما جاء من عند الله والمعرفة الاولي فطرية ضرورية فالمعرفة علي اصله نوعان فطرية وهو علمه بان للعالم صانعاً وانفسه خالقاً وهذه المعرفة لا تسمّي ايماناً انما الايمان هو المعرفة الثانية المكتسبة

تتمة رجال المرجية كما نقل الحسن بن محمد بن علي بن ابي طالب وسعيد بن جبير وطلق بن حبيب وعمرو بن مرة ومحارب بن دثار ومقاتل بن سليمان وذر وعمرو بن ذر وحماد بن ابي سليمان وابو حنيفة وابو يوسف ومحمد بن الحسن وقديد بن جعفر وهولاء كلهم ائمة الحديث لم يكفروا اصحاب الكبائر بالكبيرة ولم يحكموا بتخليدهم في الفار خلافًا للخوارج والقدرية

الشيعة هم الذين شايعوا علياً عليه السلم علي الخصوص وقالوا بامامته وخلافته نصاً ووصية اما جليًا او خفيًا واعتقدوا ان الامامة لا تخرج من اولاده وان خرجت فبظلم يكون من غيره او بتقية من عنده قالوا وليست الامامة قضية مصلحية تناط باختيار العامة وينتصب الامام بنصبهم بل هي قضية اصولية هو ركن

الدين لا يجوز للرسول عليه السلم اغفائه واهمائه ولا تفويضه الي العامة وارسائه ويجمعهم القول بوجوب التعيين و التنصيص وثبوت عصمة الائمة وجوباً عن الكبائر والصغائر والقول بالتولي والتبرّي قولًا وفعلًا وعقداً الا في حال التقية ويخالفهم بعض الريدية في ذلك ولهم في تعدية الامامة كلام وخلاف كثير وعند كل تعدية وتوقف مقالة ومذهب وخبط وهم خمس فرق كيسانية وزيدية وامامية وغلاة واسمعيلية وبعضهم يميل في الاصول الي الاعتزال وبعضهم الى السنة وبعضهم الى التشبيه

الكيسانية اصحاب كيسان مولي امير المومنين علي عليه السلم وقيل تلميذ للسيد صحمد بن الحنفية يعتقدون فيه اعتقاداً بالغاً من احاطته بالعلوم كلها واقتباسه من السيدين الاسرار بجملتها من علم التاويل والباطن وعلم الآفاق والانفس ويجمعهم القول بان الدين طاعة رجل حتى حملهم ذلك علي تاويل الاركان الشرعية من الصلوة والصيام والزكوة والحج وغيرها علي رجال فحمل بعضهم علي ترك القضايا الشرعية بعد الوصول الي طاعة الرجل وحمل بعضهم علي ضعف الاعتقاد بالقيمة وحمل بعضهم علي القول بالتناسخ والحلول والرجعة بعد الموت فمن مقتصر علي واحد معتقد انه لا يموت ولا يجوز ان يموت حتي يرجع ومن معدٍ حقيقة الامامة الي غيرة ثم متحسر عليه متحدّر فيه ومن مدّع حكم الامامة وليس من الشجرة وكلهم حياري منقطعون ومن اعتقد ان الدين طاعة رجل ولا رجل له فلا دين له و نعوذ بالله من الحيرة والحور بعد الكور

المختارية اصحاب المختار بن عبيد كان خارجيًا ثم صار زبيريًا ثم صار شيعياً

وكيسانياً قال بامامة صحمد بن الحنفية بعد على وقيل لا بل بعد الحسن والحسين وكان يدعو الناس الية ويظهر انة من رجالة ودعاته ويذكر علوماً مزخرفة ينوطها به ولما وقف محمد بن الحنفية على نلك تبرأ منه واظهر لاصحابه انه انما نمس على الخلق ذلك ليتمشى امرة ويجتمع الناس عليه وانما انتّظم له ما انتظم بامرين احدهما انتسابه الي محمد بن الحنفية علمًا ودعوة والثاني قيامه بثار الحسين عليه السلم واشتغاله ليلًا ونهارًا بقتال الظلمة الذين اجتمعوا على قتل الحسين فمن مذهب المختار انه يجوز البدا على الله تعالي والبدا له معان البدا في العلم وهو ان يظهر له خلاف ما علم ولا اظنَّ عاقلًا يعتقد هذا الاعتقاد والبدا في الارادة وهو ان يظهر له صواب على خلاف ما اراد وحكم والبدا في الامر وهو أن يامر بشي ثم يامر بعدة بخلاف ذلك ومن لم يجوّر النسم ظنّ أن الاوامر المحتلفة في الاوقات المختلفة متناسخة وانما صار المختار الى اختيار القول بالبدا الانه كان يدعي علم ما يحدث من الاحوال اما بوحى يوحى الية واما برسالة من قبل الامام فكان اذا وعد اصحابه بكون شي وحدوث حادثة فان وافق كونه قوله جعله داليلاّ علي صدق دعواه وان لم يوافق قال قد بدا لربّكم وكان لا يفرق بين النسخ والبدا قال اذا جاز النسخ في الاحكام جاز البدا في الاخبار وقد قيل ان السيد محمد بن الحنفية تبرّاً من المختار حين وصل اليه انه قد لبس على الناس انه من دعاته ورجاله وتبرّأ من الضلالات التي ابتدعها المختار من التاويلات الفاسدة والمخاريق المموهة فمن مخاريقه انه كان عنده كرسى قديم قد غشّاه بالديباج وزيّنه بانواع الزينة وقال هذا من ذخائر امير المومنين على عليه السلم وهو عندنا بمنزلة التابوت لبني اسرائيل فكان انا حارب خصومة يضعة في براح الصف ويقول قاتلوا ولكم الظفر والنصرة وهذا الكرسي محلّة فيكم محل التابوت في بني اسرائيل وفيه السكينة والبقية والملائكة من فوقكم ينزلون مدداً لكم وحديث الحمامات البيض التي ظهرت في الهوا وقد اخبرهم قبل ذلك بان الملائكة تنزل علي صورة الحمامات البيض معروف والاسجاع التي الفها ابرد تاليف مشهور وانما حملة علي الانتساب الي محمد بن الحنفية حسن اعتقاد الناس فيه وامتلاء القلوب بحبّه والسيد كان كثير العلم عزيز المعرفة وقاد الفكر مصيب المخاطر في العواقب قد اخبرة امير المومنين عن احوال الملاحم واطلعه علي مدارج المعالم قد اختار العزلة وآثر الخمول علي الشهرة وقد قيل انه كان مستودعًا علم الامامة حتي سلم الامانة الي اهلها وما فارق الدنيا حتي اقترها في مستقرها وكان السيد المحميري وكثير الشاعر من شبعته قال كثير فيه

الا ان الائمة من قريش ولاة الحق اربعة سوآ، علي والثلثة من بنيه هم الاسباط ليس بهم خفآء فسبط سبط ايمان وبر وسبط غيبته كربلاء وسبطلايذوق الموت حتى يقود الحيل يقدمه اللوآء يغيب ولا يري فيهم زماناً برضوي عندة عسل ومآء

وكان السيد الحميري ايضاً يعتقد انه لم يمت وانه في جبل رضوي بين اسد ونمر يحفظانه وعنده عينان نضّاختان تجريان بماء وعسل ويعود بعد الغيبة فيملاً العالم عدلاً كما ملئت جوراً وهذا هو الاول حكم بالغيبة والعودة بعد الغيبة

حكم به الشيعة وجري ذلك في بعض الجماعة حتى اعتقدوه ديناً وركناً من الركان التشييع ثم اختلف الكيسانية بعد انتقال محمد بن العنفية في سوق الامامة وصار كل اختلاف مذهباً

الهاشمية اتباع ابي هاشم بن محمد بن الحنفية قالوا بانتقال محمد بن الحنفية الي رحمة الله ورضوانه وانتقال الامامة منه الي ابنه ابي هاشم قالوا فانه افضي اليه اسرار العلوم واطلعه على مناهج تطبيق الافاق على الانفس وتقدير التنزيل على التاويل وتصوير الظاهر على الباطن قالوا أن لكل ظاهر باطنًا ولكل شخص روحًا ولكل تغزيل تاويلًا ولكل مثال في هذا العالم حقيقة في ذلك العالم والمنتشر في الافاق من الحكم والاسرار مجتمع في الشخص الانساني وهو العلم الذي استأثر على عليه السلم به ابنه محمد بن الحنفية وهو افضى ذلك السرّ الى ابنه ابى هاشم وكل من اجتمع فيه هذا العلم فهو الامام حقًّا واختلف بعد ابي هاشم شيعته خمس فرق قالت فرقة أن أبا هاشم مات منصرفاً من الشام بارض الشراة واوصي الي محمد بن علي بن عبد الله بن عباس وانجرّت في اولادة الوصية حتى صارت الخلافة الي ابي العباس قالوا ولهم في الخلافة حتى التصال النسب وقد توفي رسول الله صلى الله عليه وسلم وعمة العباس اولى بالوراثة وفرقة قالت أن الامامة بعد موت أبي هاشم لابن أخيه الحسن بن على بن محمد بن الحنفية وفرقة قالت لا بل أن أبا هاشم أوصى الي اخيه على بن محمد وعلي اوصي الي ابنه الحسن فالامامة عندهم في بني المحنفية لا تخرج الى غيرهم وفرقة قالت أن أبا هاشم أوصى الى عبد الله بن عمرو بن حرب الكندي وان الامامة خرجت من بني هاشم الي عبد الله

وتحوّلت روح ابي هاشم اليه والرجل ما كان يرجع الي علم وديانة فاطلع بعض القوم على خيانته وكذبه فاعرضوا عنه وقالوا بامامة عبد الله بن معاوية بن عبد الله بن جعفر بن ابي طالب وكان من مذهب عبد الله أن الارواح تتناسخ من شخص الى شخص وان الثواب والعقاب في هذه الأشخاص اما اشخاص بني ادم واما اشخاص الحيوانات قال وروح الله تلاسخت حتى وصلت اليه وحلّت فيه والدعى الالهية والنبوة معاً وانه يعلم الغيب فعبده شيعته المحمقي وكفروا بالقيامة العتقادهم أن التناسخ يكون في الدنيا والثواب والعقاب في هذه الاشخاص وتاوّل قوله تَعَالَي لَيْسَ عَلَي ٱلَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّالِحَاتِ جُنَاحً فِيماً طَعِمُوا الاية علي ان من وصل الي الامام وعرفه ارتفع عنه الحرج في جميع ما يطعم ووصل الي الكمال والبلاغ وعنه نشات الخرمية والمزدكية بالعراق وهلك عبد الله بخراسان وافترقت اصحابه فمنهم من قال أنه بعد حتى لم يمت ويرجع ومنهم من قال بل مات وتحوّلت روحه الى اسحق بن زيد بن المحارث الانصاري وهم المحارثية الذين يبيحون المحرمات ويعيشون عيش من لا تكليف عليه وبين اصحاب عبد الله بن معاوية وبين اصحاب محمد بن علي خلاف شديد في الامامة فان كل واحد منهما يدّعي الوصية من ابي هاشم اليه ولم يثبت الوصية علي قاعدة تعتمد

البنائية اتباع بنان بن سمعان النهدي قالوا بانتقال الامامة من ابي هاشم الية وهو من الغلاة القائلين بالهية امير المومنين على عليه السلم قال حل في علي جزء الهي واتتحد بجسده فيه كان يعلم الغيب اذا اخبر عن الملاحم وصم الخبر وبه كان يحارب الكفّار وله النصرة والظفر وبه قلع باب خيبر وعن

هذا قال والله ما قلعت باب خيبر بقوة جسدانية ولا بحركة غذائية ولكن قلعته بقوة ملكوتية بنور ربها مضيئة فالقوة الملكوتية في نفسه كالمصباح في المشكاة والنور الالهي كالنور في المصباح قال وربما يظهر على في بعض الازمان وقال في تفسير قوله تعالى هَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا أَنْ يَأْتِيهُمْ ٱللَّهُ فِي ظُلَلٍ مِنَ ٱلْغَمَامِ اراد به علياً فهو الذي يأتي في ظلل والرعد صوته والبرق تبسمه ثم ادّعي بنان انه قد انتقل اليه الجزِّرُ الالهي بنوع من التناسح ولذلك استحق ان يكون اماماً وخليفة وذلك الجزء هو الذي استحق به ادم سجود الملائكة وزعم ان معبوده على صورة انسان عضواً فعضواً جزواً فجزواً وقال يهلك كله الا وجهه لقوله تعالى كُلُّ شَيْءٍ هَالِكَ إِلَّا وَجْهَهُ ومع هذا النخري الفاحش كتب الي محمد بن علي بن الحسين الباقر ودعاه الي نفسة وفي كتابه اسلم تسلم وترتقي من سلم فانك لا تدري حيث يجعل الله النبوة فامر الباقر أن ياكل الرسول قرطاسة الذي جاء به فاكله فمات في الحال وكان اسم الرسول عمر بن ابي عفيف وقد اجتمعت طائفة على بنان بن سمعان ودانوا بمذهبه فقتله خالد بن عبد الله القسري على ذلك

الرزامية اتباع رزام بن ساقوا الاصاصة من علي الي ابنه محمد ثم الي ابنه ابي ابنه محمد ثم الي ابنه ابي هاشم ثم منه الي علي بن عبد الله بن عباس بالوصية ثم ساقوها الي محمد بن علي واوصي محمد الي ابنه ابرهيم الامام وهو صاحب ابي مسلم الذي دعاء اليه وقال بامامته وهولا ظهروا بخراسان في ايام ابي مسلم حتى قيل ان ابا مسلم كان علي هذا المذهب لانهم ساقوا الامامة الي ابي مسلم فقالوا له حظّ في الامامة وادّعوا حلول روح الاله فيه ولهذا ايّده علي

بني امية حتى قتلهم عن بكرة ابيهم وقالوا بتناسم الارواح والمقنع الذي ادعي الالهية لنفسه على مخاريق اخرجها كان في الاول على هذا المذهب وتابعه مبيضة ما وراء النهر وهولاء صنف من الخرمية دانوا بترك الفرائض وقالوا الدين معرفة الامام فقط ومنهم من قال الدين امران معرفة الامام واداء الامانة ومن حصل له الامران فقد وصل الي حال الكمال وارتفع عنه التكليف ومن هولاء من ساق الامامة الي محمد بن علي بن عبد الله بن عباس من ابي هاشم بن محمد بن الحنفية وصية اليه لا من طريق اخر وكان ابو مسلم صاحب الدولة علي مذهب الكيسانية في الاول واقتبس من دعاتهم العلوم ماتي اختصوا بها واحس منهم ان هذه العلوم مستودعة فيهم وكان يطلب المستقر فيه فنفذ الي الصادق جعفر بن محمد اني قد اظهرت الكلمة ودعوت الناس عن موالاة بني امية الي موالاة اهل البيت فان رغبت فيه فلا مزيد عليك فكتب اليه الصادق ما انت من رجالي ولا الزمان زماني فحاد الي ابي العباس بن محمد وقده الخالفة

الزيدية اتباع زيد بن علي بن الحسين بن علي عليه السلم ساقوا الامامة في الولاد فاطمة عليها السلم ولم يجوّزوا ثبوت امامة في غيرهم الا انهم جوّزوا ان يكون كل فاطمي عالم زاهد شجاع سخي خرج بالامامة يكون اماماً واجب الطاعة سواء كان من اولاد الحسن او من اولاد الحسين وعن هذا قالت طائفة منهم بامامة محمد وابرهيم الامامين ابني عبد الله بن الحسن بن الحسين الذين خرجا في ايام المنصور وقتلا علي ذلك وجوّزوا خروج امامين في قطرين يستجمعان هذه الخصال ويكون كل واحد منهما واجب الطاعة وزيد بن علي لما كان مذهبه هذا.

المذهب اراد ان يحصل الاصول والفروع حتى يتحتى بالعلم فتلمذ في الاصول لواصل بن عطاء الغزال رأس المعتزلة مع اعتقاد واصل بان جدّه على بن ابي طالب في حروبه التي جرت بينه وبين اصحاب الجمل واصحاب الشام ما كان على يقين من الصواب وان احد الفريقين منهما كان على الخطاء لا بعينه فاقتبس منه الاعتزال وصارت أصحابه كلها معتزلة وكان من مذهبه جواز امامة المفضول مع قيام الافضل فقال كان على بن ابي طالب افضل الصحابة الا أن الخلافة فوضت الي ابي بكر لمصلحة راوها وقاعدة دينية راعوها من تسكين نائرة الفتنة وتطييب قلوب العامة فان عهد الحروب التي جرت في ايام النبوة كان قريبا وسيف امير المومنين على عليه السلم عن دماء المشركين من قريش لم يجفُّ بعد والضغائن في صدور القوم من طلب الثار كما هي فما كانت القلوب تميل اليه كل الميل ولا تنقاد له الرقاب كل الانقياد وكانت المصلحة أن يكون القيام بهذا الشأن من عرفوه باللين والتودد والتقدم بالسن والسبق في الاسلام والقرب من رسول الله صلى الله عليه وسلم الا ترى انه لما اراد في مرضة الذي مات فيه تقليد الامر عمر بن الخطاب رضى الله عنه زعق الناس وقالوا لقد وليت علينا فظًّا غليظًا فما كانوا يرضون بامير المومنين عمر لشدة وصلابة وغلظ له في الدين وفظاظة على الاعداء حق سكنهم ابو بكر رضى الله عنه وكذلك يجوز أن يكون المفضول اماماً والافضل قائم فيراجع اليه في الاحكام ويحكم بحكمة في القضايا ولما سمعت شيعة الكوفة هذه المقالة منه وعرفوا انه لا يتبّراً عن الشيخين رفضوه حتي اتى قدره عليه نسميت رافضة وجرت بينه وبين اخيه محمد الباقر مناظرة لا من

هذا الوجه بل من حيث كان يتلمَّذ لواصل بن عطاء ويقتبس العلم ممن يجوز الخطاء على جدّة في قتال الناكثين والقاسطين ومن يتكلم في القدرعلي غير ما ذهب اليه اهل البيت ومن حيث انه كان يشترط المحروج شرطًا في كون الامام اماماً حتى قال له يوماً على قضية مذهبك والدك ليس بامام فانه لم يخرج قط ولا تعرّض للخروج ولما قتل زيد بن علي وصلب قام بالامامة بعدة يحيي بن زيد ومضى الى خراسان واجتمعت عليه جماعة كثيرة وقد وصل اليه الخبر من الصادق جعفر بن محمد رضي الله عنه بانه يقتل كما قتل ابود ويصلب كما صلب ابوه فجري عليه الامر كما اخبر وقد فرَّص الامر بعده الي محمد وابراهيم الامامين وخرجا بالمدينة ومضى ابراهيم الى البصرة واجتمع الناس عليهما فقتلا ايضًا واخبرهم الصادق بجميع ما تم عليهم وعرفهم أن أباة عليهم السلم اخبروه بذلك كله وان بني امية يتطاولون على الناس حتي لو طاولتهم الجبال لطالوا عليها وهم يستشعرون بغض اهل البيت ولا يجوزان يخرج واحد من اهل البيت حتى يانن الله تعالى بزوال ملكهم وكان يشير الى ابي العباس وابي جعفر ابني صحمد بن على بن عبد الله بن العباس انا لا تخوض في الامرحتي يتلاعب بها هذا واولادة اشارة الى المنصور فزيد بن على قتل بكناسة الكوفة قتله هشام بن عبد الملك ويحيي بن زيد قتل بجوزجان خراسان قتله اميرها ومحمد الامام قتله بالمدينة عيسى بن ماهان وابراهيم الامام قتل بالبصرة امر بقتلهما المنصور ولم ينتظم امر الزيدية بعد ذلك حتى ظهر بخراسان ناصر الاطروش فطلب مكانة ليقتل فاختفى واعتزل الي بلاد الديلم والجبل ولم يتحلوا بدين الاسلام بعد فدعي الناس دعوة الي الاسلام على مذهب زيد بن على فدانوا بذلك ونشأوا عليه وبقيت الزيدية في تلك البلاد ظاهرين وكان يخرج واحد بعد واحد من الأئمة ويلى امرهم وخالفوا بني اعمامهم من الموسوية في مسائل الاصول ومالت اكثر الزيدية بعد ذلك عن القول بامامة المفضول وطعنت في الصحابة طعن الامامية وهم اصناف ثلثة جارودية وسليمانية وبترية والصالحية منهم والبترية على مذهب واحد المجارودية اصحاب ابي الجارود زعموا ان النبي صلي الله عليه وسلم نصّ علي على عليه السلم بالوصف دون التسمية والامام بعده علي والناس قصروا حيث لم يتعرفوا الوصف ولم يطلبوا الموصوف وانما نصبوا ابا بكر باختيارهم فكفروا بذلك وقد خالف ابو الجارود في هذه المقالة امامة زيد بن علي فانه لم يعتقد بهذا الاعتقاد واختلفت الجارودية في التوقف والسوق فساق بعضهم الامامة من علي الي الحسن ثم الي الحسين ثم الي علي بن الحسين زين العابدين ثم الي زيد بن علي ثم منة الي الامام محمد بن عبد الله بن الحسن بن الحسين وقالوا بامامته وكان ابو حنيفة رحمه الله على بيعته ومن جملة شيعته حتي رفع الامرالي المنصور فعبسه حبس الابد حتي مات في الحبس وقيل إنه أنما بايع صحمد بن عبد الله الامام في أيام المنصور ولما قتل صحمد بالمدينة بقى الامام ابو حنيفة على تلك البيعة يعتقد موالاة اهل البيت فرفع حاله الى المنصور فتم عليه ما تم والذين قالوا بامامة محمد الامام اختلفوا فمنهم من قال أنه لم يقتل وهو بعد حيّ وسيخرج فيملاً الارض عدلًا ومنهم من اقر بموته وساق الامامة الى محمد بن القسم بن على بن الحسين بن على صاحب الطالقان وقد أُسر في ايام المعتصم وحمل اليه فعبسه في داره حتى مات ومنهم من قال بامامة يحيي بن عمر صاحب الكوفة فخرج ودعا الناس واجتمع عليه خلق كثير وقتل في ايام المستعين وحمل رأسه الي محمد بن عبد الله بن ظاهر حتى قال فيه بعض العلوية

قتلت اعزّ من ركب المطايا وجيئتك استلينك في الكلام وعزّ عليّ ان القاك الا وفيما بيننا حد الحسام

وهو يحيي بن عمر بن يحيي بن الحسين بن زيد بن علي واما ابو الجارود فكان يسمي سرحوب سماة بذلك ابو جعفر محمد بن علي الباقر رضي الله عنه وسرحوب شيطان اعمي يسكن البحر قاله الباقر تفسيراً ومن اصحاب ابي الجارود فضيل الرسان وابو خالد الواسطي وهم مختلفون في الاحكام والسير فزعم بعضهم ان علم ولد الحسن والحسين عليهما السلم كعلم الذي صلي الله علية وسلم فيحصل لهم العلم قبل التعلم فطرة وضرورة وبعضهم يزعم ان العلم مشترك فيهم وفي غيرهم وجائز ان يوخذ عنهم وعن غيرهم من العامة

السليمانية اصحاب سليمان بن جرير وكان يقول ان الامامة شوري فيما بين المفول الخلق ويصح ان ينعقد بعقد رجلين من خيار المسلمين وانها تصح في المفضول مع وجود الافضل واثبت امامة ابي بكر وعمر حقاً باختيار الامّة حقاً اجتهاديا وربما كان يقول ان الامة اخطأت في البيعة لهما مع وجود علي خطاء لا يبلغ درجة الفستي وذلك الخطاء خطاء اجتهادي غير انه طعن في عثمان للاحداث التي احدثها واكفره بذلك واكفر عائشة والربير وطلحة باقدامهم علي قتال علي ثم انه طعن في الرافضة فقال ان ائمة الرافضة قد وضعوا مقالتين لشيعتهم لا يظهر احد قط عليهم احدبهما القول بالبدا فاذا اظهروا قولاً انه سيكون لهم قوة

وشوكة وظهور ثم لا يكون الامر على ما اخبروه قالوا بدا الله تعالى في ذالت

والثانية التقية وكل ما ارادوا تكلموا به فاذا قيل لهم ذلك ليس بحق وظهر لهم البطلان قالوا انما قلفاه تقية وفعلفاه تقية وتابعه على القول بجواز امامة المفضول مع قيام الافضل قوم من المعتزلة منهم جعفر بن مبشر وجعفر بن حرب وكثير النوي وهو من اصحاب الحديث قالوا الامامة من مصالح الدين ليس يحتاج اليها لمعرفة الله تعالى وتوحيده فان فلك حاصل بالعقل لكنها يحتاج اليها لاقامة الحدود والقضا بين المتحاكمين وولاية اليتامي والايامي وحفظ البيضة واعلاء الكلمة ونصب القتال مع اعداء الدين وحتى يكون للمسلمين جماعة ولا يكون الامر فوضى بين العامة فلا يشترط فيها ان يكون الامام افضل الامة علمًا واقدمهم رايًا وحكمة اذا الحاجة تنسد بقيام المفضول مع وجود الفاضل والافضل ومالت جماعة من اهل السنة الى ذلك حتى جوّروا ان يكون الامام غير مجتهد ولا خبير بمواقع الاجتهاد ولكن يجب أن يكون معه من يكون من أهل الاجتهاد فيراجعه في الاحكام ويستفتى منه في الحلال والحرام ويجب ان يكون في الجملة ذا راي متين وبصر في الحوادث نافذ الصائحية اصحاب الحسن بن صالح بن حي والبترية اصحاب كثير النوي الابتر وهما متَّفقان في المذهب وقولهم في الامامة كقول السليمانية الا انهم توقفوا في امر عثمان اهو مومن ام كافر قالوا اذا سمعنا الاخبار الواردة في حقة وكونه من العشرة المبشرين بالجنة قلنا يجب أن يحكم بصحة اسلامه وأيمانه وكونه من أهل الجنة وأذا راينا الأحداث التي أحدثها من استهتاره بتربية بني امية وبني صروان واستبداده بامور لم توافق سيرة الصحابة قلنا يجب ان يحكم

بكفرة فتحيّرنا في امرة وتوقففا في حاله ووكّلذاة الي احكم الحاكمين واما علي فهو افضل الغاس بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم واولاهم بالامامة لكفة سلم الامر لهم راضيًا وفوّض الامر اليهم طائعًا وترك حقه راغبًا فنحن راضون بما رضى مسلمون لما سلم لا يحتل لذا غير ذلك ولو لم يرض على بذلك لكان ابو بكرهالكًا وهم الذين جوزوا امامة المفضول وتاخير الفاضل والانضل اذا كان الافضل راضياً بذلك وقالوا من شهر سيفه من اولاد الحسن والحسين وكان عالماً زاهداً شجاعاً فهو الامام وشرط بعضهم صباحة الوجة ولهم خبط عظيم في امامين وجد فيهما هذة الشرائط وشهرا سيفهما ينظر الى الافضل والازهد وان تساويا ينظر الي الامتن رأيا والاحزم امرًا وان تساويا تقابلًا فينقلب الامر عليهم كلِّ ويعود الطلب جدعًا والامام ماموماً والامير مامورًا ولو كانا في قطرين انفرد كل واحد مفهما بقطرة ويكون واجب الطاعة في قومه ولو افتى احدهما بخلاف ما يفتى الاخركان كل واحد منهما مصيبًا وإن أفتي باستحلال دم الامام الاخر واكثرهم في زماننا مقلّدون لا يرجعون الى راي واجتهاد اما في الاصول فيرجعون الى راي المعتزلة حذو القذة بالقذة ويعظّمون أئمة الاعتزال اكثر من تعظيمهم ائمة اهل البيت واما في الفروع فهم على مذهب ابي حنيفة الافي مسائل قليلة يوافقون فيها الشافعي والشيعة رجال الزيدية ابو الجارود زياد بن المفذر العبدي جعفر بن صحمد والحسن بن صالح ومقاتل بن سليمان والداعي ناصر الحق الحسن بن على بن الحسن بن زيد بن عمرو بن الحسين بن على والداعى الاخر صاحب طبرستان الحسين بن زيد بن محمد بن اسمعيل بن الحسن بن زيد بن الحسن بن على ومحمد بن نصر

الامامية هم القائلون بامامة على عليه السلم بعد النبي صلى الله عليه وسلم نصًّا ظاهرًا وتعيينًا صادقًا من غير تعريض بالوصف بل اشارة اليه بالعين قالوا وما كان في الدين والاسلام امر اهم من تعيين الامام حتى يكون مفارقته الدنيا على فراغ قلب من امر الامة فانه أذا بعث لرفع الخلاف وتقرير الوفاق فلا يجوز ان يفارق الامة ويتركهم هملًا يري كل واحد منهم رايًا ويسلك كل واحد طريقاً لا يوافقه في ذلك غيرة بل جبب ان يعين شخصاً هو المرجوع اليه وينسّ على واحد هو الموثوق به والمعول عليه وقد عيّن عليّا عليه السلم في مواضع تعريضًا وفي مواضع تصريحًا اما تعريضاته فمثل ان بعث ابا بكر ليقرأ سورة البراءة على الناس في المشهد وبعث بعد عليًا ليكون هو القارئ عليهم والمبلّغ عنة اليهم وقال نزل على جبريل فقال يبلغه رجل منك أو قال من قومك وهو يدل على تقديمه عليًا عليه السلم ومثل ما كان يوسر علي إلى بكر وعمر غيرهما من الصحابة في البعوث وقد امّر عليهما عمرو بن العاص في بعث واسامة بن زيد في بعث وما امّر على عليّ احدًا قط واما تصريحاته فمثل ما جري في نأناة الاسلام حين قال من الذي يبايعني على ماله فبايعته جماعة ثم قال من الذي يبايعني على روحه وهو وصيّ ووليّ هذا الامر من بعدي فلم يبايعه احد حتي مد امير المومنين علي عليه السلم يدة اليه فبايعة على روحة ووقّي بذلك حتى كانت قريش تعيّر ابا طالب انه امّر عليك ابنك ومثل ما جري في كمال الاسلام وانتظام الحال حين نزل قوله تعالي يَا أَيُّهَا "الرَّسُولُ بِلَّغْ مَا أُنْزِلَ الَّيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَّغَتَ رِسَالتَّهُ فلما وصل الى غديرخم امر بالدوجات فقمن ونادوا الصلوة جامعة ثم قال عليه السلم وهو على الرجال من كفت مولاه

فعلى مولاة اللهم وال من والاة وعاد من عاداة وانصر من نصرة واخذل من خذله وادر الحق معة حيث دار الاهل بلغت ثلثاً فادعت الامامية ان هذا نص صريح فانا ننظر من كان النبي صلي الله علية وسلم مولي له وباي معني فنطرد ذلك في حق على وقد فهمت الصحابة من التولية ما فهمناه حتى قال عمر حين استقبل علياً طوبي لك يا علي اصبحت مولي كل مومن ومومنة قالوا وقول النبي عليه السلم اقضاكم على نصّ في الامامة فان الامامة لا معني لها الا أن يكون اقضي القضاة في كل حادثة الحاكم على المتخاصمين في كل واقعة وهو معني قوله تعالي أَطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلَّرْسُولَ وَأُولِى ٱلْأَمْرِ مِنْكُمْ فاولي الامر من اليه القضا والحكم حتى وقي مسئلة الخلافة لما تخاصمت المهاجرون والانصار كان القاضي في ذلك هو امير المومنين على دون غيره فان النبي صلى الله علية وسلم كما حكم لكل واحد من الصحابة باخص وصف له فقال افرضكم زيد اقرأكم ابي اعرفكم بالحلال والحرام معاذ كذلك حكم لعلي باخص وصف وهو قوله اتضاكم على والقضا يستدعي كل علم وليس كل علم يستدعي القضا ثم أن الامامية تخطَّت عن هذه الدرجة الى الوقيعة في كبار الصحابة طعناً وتكفيراً واقله ظلمًا وعدوانًا وقد شهدت نصوص القران على عدالتهم والرضا من جملتهم قال الله تعالى لَقَدْ رَضِي ٱللَّهُ عَنِ ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ ٱلشَّجَرَةِ وكانوا اذ ذاك الفًا واربع ماية وقال تعالي ثفاة على المهاجرين والانصار والذين اتَّبعوهم باحسان وَّالسَّابِقُونَ ٱلْأَوَّلُونَ مِنَ ٱلْمُهَاجِرِينَ وَٱلْأَنْصَارِ وَٱلَّذِينَ ٱتَّبعُوهُمْ بِإحْسَانِ رَضِيَ ٱللَّهُ عَنَّهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وقال لَقَدْ تَابَ ٱللَّهُ عَلَى ٱلنَّبِّ وَٱلْمُهَاجِرِينَ وَٱلْأَنصَارِ ٱلَّذِينَ ٱلَّذِينَ ٱلَّبَعُوهُ فِي سَاعَةِ ٱلْعُسْرَةِ وقال وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَعَملُوا ٱلصَّالَحَات

لَيْسَتَخْلِفَنَّهُمْ فِي ٱلْأَرْضِ وفي ذلك دليل علي عظم قدرهم عند الله وكرامتهم ودرجتهم عند الرسول فليت شعري كيف يستجيز ذو دين الطعن فيهم ونسبة الكفر اليهم وقد قال النبي عليه السلم عشرة في الجنة ابوبكروعمر وعثمان وعلى وطلحة والربير وسعد وسعيد بن زيد وعبد الرحمن بن عوف وابو عبيدة الجراج الى غير ذلك من الاخبار الواردة في حق كل واحد منهم على الانفراد وان نقلت هناة من بعضهم فليتدبر النقل فان اكاذيب الروافض كثيرة ثم أن الامامية لم يثبتوا في تعدين الأئمة بعد الحسن والحسين وعلي بن الحسين علي راي واحد بل اختلافاتهم اكثر من اختلافات الفرق كلها حتى قال بعضهم أن نيفًا وسبعيل قرقة من الفرق المذكورة في الخبر هو في الشيعة خاصة ومن عداهم فهم خارجون عن الامة وهم متَّفقون في سوق الامامة الى جعفر بن محمد الصادق مختلفون في المنصوص علية بعدة من اولادة اذ كانت له خمسة اولاد وقيل ستة محمد واسمحاق وعبد الله وموسى واسمعيل وعلى ومن أدعى منهم النص والتعيين محمد وعبد الله وموسى واسمعيل ثم منهم من مات واعقب ومنهم من لم يعقب ومنهم من قال بالتوقف والانتظار والرجعة ومنهم من قال بالسوق والتعدية كما سياتي اختلافاتهم عند ذكر طائفة طائفة وكانوا في الاول على مذهب ائمتهم في الاصول ثم لما اختلفت الروايات عن ائمتهم وتمادي الزمان اختار كل فرقة طريقة وصارت الامامية بعضها معتزلة اما وعيدية واما تفضيلية وبعضها اخبارية اما مشبهة وأما سلفية ومن ضل الطريق وتاه لم يبال الله به في اي واد هلك

الباقرية والجعفرية الواقفة اصحاب ابي جعفر محمد بن على الباقر وابنه جعفر

الصادق قالوا بامامتهما وامامة والدهما زين العابدين الا أن منهم من توقف على واحد منهما وما ساق الامامة الى أولادهما ومنهم من ساق وانما ميزنا هذه فرقة دون الاصفاف المتشيعة التي نذكرها لان من الشيعة من توقف على الباقر وقال برجعته كما توقف القائلون بامامة ابي عبد الله جعفربن محمد الصادق وهو ذو علم عزيز في الدين وادب كامل في الحكمة وزهد بالغ في الدنيا وورع تام عن الشهوات وقد اقام بالمدينة مد، يفيد الشيعة المنتمين اليه ويفيض على الموالين له اسرار العلوم ثم دخل العراق واقام بها مدة ما تعرض للامامة قط ولا نازع احداً في المحلافة ومن غرة في بحر المعرفة لم يطمع في شط ومن تعلى الى ذروة الحقيقة لم يخف من حطّ وقيل من آنس بالله توحّش عن الناس ومن استانس بغير الله نهبه الوسواس وهو من جانب الاب ينتسب الى شجرة النبوة ومن جانب الام ينتسب الى ابى بكر رضى الله عنه وقد تبرَّأ عمَّا كان ينسب بعض الغلاة اليه وتبرَّأ عنه ولعنهم وبري من خصائص مذاهب الرافضة وحماقاتهم من القول بالغيبة والرجعة والبدا والتناسخ والحلول والتشبيه لكن الشيعة بعده افترقوا وانتحل كل واحد منهم مذهباً واراد ان يروجه على اصحابه ونسبه الده وربطه به والسيد بريُّ من ذلك ومن الاعتزال والقدر ايضًا هذا قوله في الارادة أن الله تعالى اراد بنا شيئًا واراد منّا شيئًا فما اراده بنا طواه عنّا وما اراد منّا اظهرة لنا فما بالنا نشتغل بما اراده بنا عمّا اراده منّا وهذا قوله في القدر هو امر بين امرين لا جبر ولا تفويض وكان يقول في الدعا اللهم لك الحمد أن اطعتك ولك الحجة ان عصيتك لا صلع لي ولا لغيري في احسان ولا حجة لي ولا لغيري في اساءة فنذكر الاصناف الذين اختلفوا فيه وبعده لا علي انهم من تفاصيل

اشياعة بل على انهم منتسبون الى اصل شجرته وفروع اولادة

الناوسية اتباع رجل يقال له ناوس وقيل نسبوا الي قرية ناوسا قالت ان الصادق حيّ بعد ولن يموت حتي يظهر فيظهر امرة وهو القائم المهدي ورووا عنه انه قال لو رايتم راسي يدهده عليكم من الجبل فلا تصدقوا فاني صاحبكم صاحب السيف وحكي ابو حامد الزوزني ان الناوسية زعمت ان علياً مات وستنشق الارض عنه يوم القيامة فيملاً العالم عدلاً

الافطحية قالوا بانتقال الامامة من الصادق الي ابنه عبد الله الافطح وهو اخو اسمعيل من ابيه وامّه وامّهما فاطمة بنت الحسين بن الحسن بن علي وكان اسق اولاد الصادق زعموا انه قال الامامة في اكبر اولاد الامام وقال الامام من يجلس مجلسي وهو الذي جلس مجلسه والامام لا يغسله ولا يصلي عليه ولا ياخذ خاتمه ولا يواريه الا الامام وهو الذي تولّي ذلك كله ودفع الصادق وديعة الي بعض اصحابة وامرة ان يدفعها الي من يطلبها منه وان يتّخذه اماماً وما طلبها منه احد الا عبد الله ومع ذلك ما عاش بعد ابيه الا سبعين يوماً ومات ولم يعقب ولداً ذكراً

الشميطية اتباع يحيي بن ابي شميط قالوا ان جعفرًا قال ان صاحبكم اسمة اسم اسم اسمه اسم وقد قال له والده ان ولد لك ولد فسميته باسمي فهو امام فالامام بعده ابنه صحمد

الموسوية والمفضلية فرقة واحدة قالت بامامة موسي بن جعفر نصًا عليه بالاسم حيث قال الصادق سابعكم قائمكم وقيل صاحبكم قائمكم الا وهو سمي صاحب التورية ولما رايت الشيعة ان اولاد الصادق على تفرّق فمن ميت في حال

حيوة ابيه لم يعقب ومن مختلف في موته ومن قائم بعد موته مدة يسيرة ميت غير معقب وكان موسي هو الذي تولي الامر وقام به بعد موت ابية رجعوا الية واجتمعوا عليه مثل المفضل بن عمر وزرارة بن اعين وعمارة السباطي وروت الموسوية عن الصادق عليه السلم انه قال لبعض اصحابه عد الأمام فعدها من الاحد حتى بلغ السبت فقال له كم عددت فقال سبعة فقال جعفر سبت السبوت وشمس الدهور ونور الشهور من لا يلهو ولا يلعب وهو سابعكم قائمكم هذا واشار الي موسى وقال فيه ايضًا انه شبيه بعيسي ثم ان موسي لما خرج واظهر الامامة حمله هرون الرشيد من المدينة فحبسه عند عيسى بن جعفر ثم اشخصه الى بغداد فحبسه عند السندي بن شاهك وقيل أن يحيي بن خالد بن برمك سمّه في رطب فقتله وهو في الحبس ثم اخرج ودفن في مقابر قريش ببغداد واختلف الشيعة بعده فمنهم من توقف في موته وقال لا ندري امات ام لم يمت ويقال لهم الممطورة وسمّاهم بذلك على بن اسمعيل فقال ما انتم الا كلاب ممطورة ومنهم من قطع بموته ويقال لهم القطعية ومنهم من توقف علية وقال انه لم يمت وسيخرج بعد الغيبة ويقال لهم الواقفية اسامى الائمة الاثنا عشر عند الامامية المرتضى والمجتبى والشهيد والسجاد والباقر والصادق والكاظم والرضا والتقي والنقي والنركي والحجة القائم المنتظر الاسمعيلية الواقفية قالوا أن الامام بعد جعفر اسمعيل نصًّا عليه باتفاق من اولادة الا انهم اختلفوا في موته في حال حيوة ابيه فمنهم من قال لم يمت الا انه اظهر موته تقية من خلفا بني العباس وعقد محضرًا واشهد علية عامل المنصور بالمدينة ومنهم من قال الموت صحيح والنصّ لا يرجع قهقري والفائدة

في النصّ بقاء الامامة في اولاد المنصوص عليه دون غيرة فالامام بعد اسمعيل محمد بن اسمعيل وهولاء يقال لهم المباركية ثم منهم من وقف على محمد بن اسمعيل وقال برجعته بعد غيبته ومنهم من ساق الامامة في المستورين منهم ثم في الظاهرين القائمين من بعدهم وهم الباطنية وسنذكر مذهبهم على الانفراد وانما هذه فرقة الوقف على اسمعيل بن جعفر ومحمد بن اسمعيل والاسمعيلية المشهورة في الفرق هم الباطنية التعليمية الذين لهم مقالة مفرية الاثنا عشرية أن الذين قطعوا بموت موسى بن جعفر الكاظم وسمّوا قطعية ساقوا الامامة بعدة في اولادة فقالوا الامام بعد موسى على الرضا ومشهدة بطوس ثم بعده محمد التقى وهو في مقابر قريش ثم بعده على بن محمد النقى ومشهدة بقم وبعده الحسن العسكري الزكى وبعده ابنه القائم المنتظر الذي هو بسر من راي وهو الثاني عشر هذا هو طريق الاثنا عشرية في زماننا الا ان الاختلافات التي وقعت في حال كل واحد من هولاء الاثني عشر والمنازعات التي جرت بينهم وبين اخوتهم وبني اعمامهم وجب ذكرها لئلا يشذ عنها مذهب لم نذكرة ومقالة لم نوردها فاعلم أن من الشيعة من قال بامامة احمد بن موسى بن جعفر دون اخيه على الرضا ومن قال بعلى شك اولاً في محمد بن على أذ مات أبوه وهو صغير غير مستحق للامامة ولا علم عنده بمناهجها فثبت قوم على امامته واختلفوا بعد موته فقال قوم بامامة موسى بن محمد وقال قوم بامامة على بن صحمد ويقولون هو العسكري واختلفوا بعد موته ايضًا فقال قوم بامامة جعفر بن على وقال قوم بامامة الحسن بن على وكان لهم رئيس يقال له على بن فلان الطاحن وكان من اهل الكلام قرّي اسباب جعفر بن على

وامال الناس الية واعانه فارس بن حاتم بن ماهويه وذلك أن محمداً قد مات وخلف الحسن العسكري قالوا امتحنّا الحسن ولم تجد عندة علماً ولقبوا من قال بامامة الحسن الحمارية وقووا امر جعفر بعد موت الحسن واحتجوا بان الحسن مات بلا خلف فبطلت امامته لانه لم يعقب والامام لا يكون الا ويكون له خلف وعقب وحاز جعفر ميراث الحسن بعد دعوي ادعاها عليه انه فعل ذلك من حبل في جوارية وغيرة وانكشف امرهم عند السلطان والرعية وخواص الناس وعوامهم وتشقت كلمة من قال بامامة الحسن وتفرقوا اصنافاً كثيرة فثبت هذه الفرقة على امامة جعفر ورجع اليهم كثير ممن قال بامامة الحسن منهم الحسن بن على بن فضال وهو من اجل اصحابهم وفقهائهم كثير الفقه والحديث ثم قالوا بعد جعفر بعلى بن جعفر وفاطمة بنت على اخت جعفر وقال قوم بامامة على بن جعفر دبون فاطمة السيدة ثم اختلفوا بعد موت على وفاطمة اختلافاً كثيرًا وغلا بعضهم في الامامة غلو ابى الخطاب الاسدي واما الذين قالوا بامامة الحسن افترقوا بعد موته احدي عشرة فرقة وليست لهم القاب مشهورة ولكنَّا نذكر اقاويلهم الفرقة الاولي قالت أن الحسن لم يمت وهو القائم ولا يجوز ان يموت ولا ولد له ظاهرًا لان الارض لا تخلوا من امام وقد ثبت عندنا ان القائم له غيبتان وهذه احدي الغيبتين وسيظهر ويعرف ثم يغيب غيبة اخري الثانية قالت أن الحسن مات لكنه بجيء وهو القائم لانا راينا أن معني انقائم هو القيام بعد الموت فنقطع بموت الحسن لا نشك فيه ولا ولد له فيجب إن يجيء بعد الموت الثالثة قالت أن الحسن قد مات وأوصي الى جعفر اخيه ورجعت امامة جعفر الرابعة قالت ان الحسن قد مات والامام جعفر

وانا كنّا مخطئين في الائتمام به اذ لم يكن اماماً فلما مات ولا عقب له تبيّنا ان جعفراً كان محقاً في دعواه والحسن مبطلًا المحامس قالت ان الحسن قد مات وكنّا مخطيَّدين في القول بنه وان الامام كان محمد بن علي اخو الحسن وجعفر ولما ظهر لنا فسق جعفر واعلانه به وعلمنا ان الحسن كان على مثل حاله الا انه كان يتستّر عرفنا انهما لم يكونا امامين فرجعنا الى محمد ووجدنا له عقبًا وعرفنا انه كان هو الامام دون اخوية السادسة قالت ان للحسن ابنًا وليس الامر على ما ذكروا انه مات ولم يعقب وُلد قبل وفاة ابيه بسنتين فاستتر خوفاً من جعفر وغيرة من الاعداء واسمه محمد وهو الامام القائم المنتظر السابعة قالت أن له أبناً ولكنه ولد بعد موته بثمانية أشهر وقول من أدّعي أنه مات وله ابن باطل لان ذلك لم يخف ولا يجوز مكابرة العيان الثامنة قالت صحت وفاة الحسن وصم أن لا ولد له وبطل ما أدعى من الحبل في سُرية له وثبت ان لا امام بعد الحسن وهو جائز في المعقول ان يرفع الله الحجة عن اهل الارض لمعاصيهم وهي فترة وزمان لا امام فيه والارض اليوم بلا حجة كما كانت الفترة قبل مبعث النبى صلى الله عليه وسلم التاسعة قالت أن الحسن قد مات وصم موته وقد اختلف الناس هذا الاختلاف ولا ندري كيف هو ولا نشك انه قد ولد له ابن ولا ندري قبل موته او بعد موته الا أنا نعلم يقيناً أن الأرض لا تخلوا عن حجة وهو الخلف الغائب فنحن نتوالاه ونتمسك باسمه حتي يظهر بصورته العاشرة قالت نعلم أن الحسن قد مات ولا بد للناس من أمام ولا يخلوا الارض من حجة ولا ندري من ولده او من غيره الحادية عشر فرقة توقفت في هذه المخابط وقالت لا ندري على القطع حقيقة الحال لكنّا نقطع

في الرضا ونقول بامامته وفي كل موضع اختلفت الشيعة فيه فنحن من الواقفية فى ذلك الى ان يظهر الله المحجة ويظهر بصورته فلا يشك في امامته من ابصره ولا يحتاج الى معجزة وكرامة وبيّنة بل معجزته أتباع الناس باسرهم اياه من غير منازعة ومدافعة فهذه جملة فرق الاثنا عشرية قطعوا على واحد واحد منهم ثم قطعوا على كل باسرهم ومن العجب انهم قالوا الغيبة قد امتدت مائتين ونيفًا وخمسين سنة وصاحبنا قال أن خرج القائم وقد طعن في الاربعين فليس بصاحبكم ولسنا ندري كيف ينقضى مايتان وخمسون سنة في اربعين سنة واذا سيل القوم عن مدة الغيبة كيف يتصور قالوا اليس الخضر والياس عليهما السلم يعيشان في الدنيا من الاف سنة لا يحتاجان الى طعام وشراب فلم لا يجوز ذالك في واحد من أهل البيت قيل لهم ومع اختلافكم هذا كيف يصمّ لكم دعوي الغيبة ثم الخضر عليه السلم ليس مكلّفاً بضمان جماعة والامام عندكم ضامن مكلف بالهداية والعدل والجماعة مكلفون بالاقتداء به والاستنان بسنته ومن لا يُرى كيف يقتدى به فلهذا صارت الامامية متمسكين بالعداية في الاصول وبالمشبهة في الصفات متحيّرين تأنهين وبين الاخبارية منهم والكلامية سيف وتكفير وكذلك بين التفضيلية والوعيدية قتال وتضليل اعاذنا الله من الحيرة ومن العجب أن القائلين بأمامة المنتظر مع هذا الاختلاف العظيم لا يستحيون فيدعون فيه احكام الالهية ويتاولون قوله تعالى عليه وَقُل ٱعْمَلُوا فَسَيْرَيُ ٱللَّهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَٱلمُّؤْمِنُونَ وَسَتُرَدُّونَ إِلَي عَالِمِ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَانَةِ قالوا هو الامام المنتظر الذي يرد اليه علم الساعة ويدعون فيه انه لا يغيب عنًّا وسيخبرنا باحوالنا حين يحاسب الخلق الى تحكمات باردة وكلمات عن العقول ردة

شعر

لقد طفت في تلك المعاهد كلّها وسيّرت طرفي بين تلك المعالم فلم ارالا واضعًا كنَّ حائسر علي ذقن او قارعًا سنَّ نادم الغالمية هواا م الذين غلوا في حق المتهم حتى اخرجوهم من حدود الخلقية وحكموا فيهم باحكام الالهية فربما شبهوا واحدًا من الأئمة بالاله وربما شبهوا الاله بالخلق وهم على طرفى الغلو والتقصير وانما نشأت شبهاتهم من مذاهب المحلولية ومذاهب التناسخية ومذاهب اليهود والنصاري اذ اليهود شبهت الخالق بالخلق والنصاري شبهت الخلق بالخالق فسرت هذه الشبهات في انهان الشيعة الغلاة حتي حكمت باحكام الاهية في حق بعض الأئمة وكان التشبيه بالاصل والوضع في الشيعة وانما عادت الى بعض اهل السنة بعد ذلك وتمكن الاعتزال فيهم لما راوا أن ذلك أقرب الى المعقول وابعد من التشبيه والحلول وبدع الغلاة محصورة في اربع التشبية والبدا والرجعة والتناسخ ولهم القاب وبكل بلد لقب يقال لهم باصفهان المخرصية والكودية وبالري المزدكية والسنبادية وباذربيجان الذقولية وبموضع المحمرة وبما وراء النهر المبيضة السبايية اصحاب عبد الله بن سبا الذي قال لعلى عليه السلم انت انت يعني انت الاله فنفاه الى المداين وزعموا انه كان يهوديًا فاسلم وكان في اليهودية يقول في يوشع بن نون وصى موسى مثل ما قال في على عليه السلم وهو اول من اظهر القول بالفرض بامامة على ومنه انشعبت اصناف الغلاة وزعموا ان علياً حتى لم يقتل وفيه الجزء الالهي ولا يجوز ان يستولي عليه وهو الذي يجيء في السحاب والرعد صوته والبرق سوطه وانه سينزل بعد ذلك الى الارض

فيملًا الارض عدلًا كما مليّت جوراً وانما اظهر ابن سبا هذه المقالة بعد انتقال علي عليه السلم واجتمعت عليه جماعة وهم اول فرقة قالت بالتوقف والغيبة والرجعة وقالت بتناسخ الجزء الالهي في الائمة بعد علي وهذا المعني مما كان يعرفه الصحابة وان كانوا علي خلاف مرادة هذا عمر رضي الله عنه كان يقول فيه حين فقاً عين واحد في الحرم ورفعت القصة اليه ما ذا اقول في يد الله فقاًت عيناً في حرم الله فاطلق عمر اسم الالهية عليه لما عرف منه ذلك

الكاملية اصحاب ابي كامل اكفر جميع الصحابة بتركها بيعة على عليه السلم وطعن في على ايضاً بتركه طلب حقه ولم يعذره في القعود قال وكان عليه ان يخرج ويظهر الحق على انه غلا في حقه وكان يقول الامامة نور يتناسخ من شخص الى شخص وذلك النور في شخص يكون نبوة وفي شخص يكون امامة وربما يتناسخ الامامة فتصير نبوة وقال يتناسخ الارواح وقت الموت والغلاة على اصنافها كلهم متّفقون على التناسخ والحلول ولقد كان التناسخ مقالة لفرقة فى كل امة تلقّوها من المجوس المزدكية والهند البرهمية ومن الفلاسفة والصابية ومذهبهم أن الله تعالى قائم بكل مكان ناطق بكل لسان ظاهر بشخص من اشخاص البشر وذلك معني الحلول وقد يكون الحلول بجزئ وقد يكون بكل اما المحلول بجزئهو كاشراق الشمس في كوّة أو كاشراقها على البلور واما المحلول بالكل فهو كظهور ملك بشخص او كشيطان بحيوان ومراتب التناسخ اربعة النسخ والمسخ والفسخ والرسخ وسياتي شرح ذلك عند ذكر فرقهم من المجوس على التفصيل واعلى المراتب مرتبة الملكية او النبوة واسفل

المراتب الشيطانية او الجنية وهذا ابو كامل كان يقول بالتناسخ ظاهرًا من غير تفصيل مذهبهم

العلبايية اصحاب العلبا بن ذراع الدوسي وقال قوم هو الاسدي وكان يفضّل علياً علي النبي صلي الله عليه وسلم وزعم انه الذي بعث محمداً وسمّاه الها وكان يقول بذم محمد زعم انه بعث ليدعو الي علي فدعا الي نفسه ويسمون هذه الفرقة الذمية ومنهم من قال بالهيتهما جميعاً ويقدّمون علياً في احكام الالهية ويسمونهم العينية ومنهم من قال بالهيتهما جميعاً ويفضلون محمداً في الالهية ويسمونهم العينية ومنهم من قال بالهيتهما جميعاً ويفضلون محمداً في الالهية ويسمونهم الميمية ومنهم من قال بالهية خمسة اشخاص اصحاب الالهية ويسمونهم الميمية ومنهم من قال بالهية خمسة اشخاص اصحاب الكسا محمد وعلي وفاطمة والحسن والحسين وقالوا خمستهم شي واحد والروح حالة فيهم بالسوية لا فضل لواحد علي الاخر وكرهوا ان يقولوا فاطمة واحد والروح حالة فيهم بالسوية لا فضل لواحد علي الاخر وكرهوا ان يقولوا فاطمة بالتانيث بل قالوا فاطم وفي فلك يقول بعض شعرائهم

توليت بعد الله في الدين خمسة نبياً وسبطيه وشيخًا وفاطماً المغيرية اصحاب المغيرة بن سعيد العجلي ادّعي ان الامام بعد محمد بن علي بن الحسين محمد بن عبد الله بن الحسن الخارج بالمدينة وزعم انه حي لم يمت وكان المغيرة مولي لخالد بن عبد الله القسري وادّعي الامامة لنفسة بعد الامام محمد وبعد ذلك ادّعي النبوة لنفسه وغلا في حق علي عليه السلم غلوًا لا يعتقده عاقل وزاد علي نلك قوله بالتشبيه فقال ان الله تعالي صورة وجسم ذوا اعضاء علي مثال حروف الهجاء وصورته صورة رجل من نور علي راسة تاج من نور وله قلب ينبع منه الحكمة وزعم ان الله تعالي لما اراد خلق العالم تكلّم بالاسم الاعظم فطار فوقع علي راسة تاجاً قال وفلك قوله لما اراد خلق العالم تكلّم بالاسم الاعظم فطار فوقع علي راسة تاجاً قال وفلك قوله

سَيِّم آسم رَبَّك الْأَعْلَى الَّذِي خَلَقَ فَسَوَّى ثم اطلع على اعمال العباد وقد كتبها على كفه فغضب من المعاصي فعرق فاجتمع من عرقه بحران احدهما مالم والاخر عذب والمالم مظلم والعذب نيّر فاطلع في البحر النبير فابصر ظله فانتزع عين ظله فخلق منها الشمس والقمر وافنى باقى ظله وقال لا ينبغى ان يكون معى اله غيري قال ثم خلق الخلق كله من البحرين فخلق المومذين من البحر الغير والكفار من البحر المظلم وخلق ظلال الناس واول ما خلق هو ظل محمد وعلى قبل ظلال المكل ثم عرض على السموات والارض والجبال ان يحملن الامانة وهي أن يمنعن على بن أبي طالب من الامامة فابين ذلك ثم عرض علي الناس فامر عمر بن الخطاب ابا بكر ان يتحمل منعه من ذلك وضمن ان يعينه على الغدر به على شرط ان يجعل الخلافة له من بعدة فقبل منه واقدما على المنع متظاهرين فذلك قوله وَحَمَلَهَا ٱلْأَنْسَانُ أَنَّهُ كَانَ ظُلُوماً جَهُولًا وزعم انه نزل في عمر قوله تعالى كَمَثَلِ ٱلشَّيْطَانِ إِذْ قَالَ لِلَّانْسَانِ ٓ ٱكْفُرَ فَلَمَّا كَفَر قَالَ إِنِّي بَرِئُّ مِنْكُ ولما أَن قتل المغيرة اختلف اصحابه فمنهم من قال بانتظاره ورجعته ومنهم من قال بانتظار امامة محمد كما كان يقول هو بانتظاره وقد قال المغيرة الصحابة انتظروه فانه يرجع وجبريل وميكائيل يبايعانه بين الركن والمقام

المنصورية اصحاب ابي منصور العجلي وهو الذي عزا نفسه الي ابي جعفر صحمد بن علي الباقر في الاول فلما تبرّأ عنه الباقر وطردة زعم انه هو الامام ودعا الناس الي نفسه ولما توفي الباقر قال انتقلت الامامة اليّ وتظاهر بذلك وخرجت جماعة منهم بالكوفة في بني كندة حتي وقف يوسف بن عمر

الثقفي والي العراق في ايام هشام بن عبد الملك على قصّته وخبث دعوته فاخذه وصلبه زعم العجلى أن علياً علية السلم هو الكسف الساقط من السماء وربما قال الكسف الساقط من السماء هو الله عز وجل وزعم حين انَّعي الامامة لنفسه انه عُرج به الي السماء وراي معبوده فمسح بيدة راسه وقال له يا بُنيّ انزل فبلّغ عنّي ثم اهبطه الى الارض فـهو الكسف الساقط من السماء وزعم ايضاً ان الرسل لا تنقطع ابداً والرسالة لا تنقطع وزعم ان الجنة رجل أمرنا بموالاته وهو اهام الوقت وإن الغار رجل امرنا بمعاداته وهو خصم الامام وتاوّل المحرّمات كلها على اسماء رجال امر الله تعالى بمعاداتهم وتاوّل الفرائض على اسماء رجال امرنا بموالاتهم واستحلل اصحابه قتل مخالفيهم واخذ اموالهم واستحلال نسائهم وهم صنف من المخرمية وانما مقصودهم من حمل الفرائض والمحرّمات على اسماء رجال هو أن من ظفر بذلك الرجل وعرفه فقد سقط عنه التكليف وارتفع عنه الخطاب إذ وصل الي الجنة وبلغ الي الكمال وممّا ابدعه العجلي ان قال اول ما خلق الله هو عيسى بن مريم ثم على بن ابي طالب الخطابية اصحاب ابي الخطاب محمد بن ابي زينب الاسدي الاجدع وهو الذي عزا نفسة الى ابي عبد الله جعفر بن محمد الصادق فلما وقف الصادق على غلوه الباطل في حقه تبرَّأ منه ولعنه واخبر اصحابه بالبراءة منه وشدَّد القول في ذاك وبالغ في التبرّي عنه واللعن عليه فلما اعتزل عنه المر النفسه زعم ابو الخطاب أن الائمة انبياء ثم الهة وقال بالهية جعفر بن محمد والهية ابائه وهم ابناء الله واحبّارُه والالهية نور في النبوة والنبوة نور في الامامة ولا يخلوا العالم من هذه الآثار والانوار وزعم أن جعفراً هو الآلة في زمانة وليس هو المحسوس

الذي يرونه ولكن لما نزل الى هذا العالم لبس تلك الصورة فراه الناس فيها ولما وقف عيسى بن موسى صاحب المنصور على خبث دعوته قتله بسبخة الكونة وافترقت الخطابية بعدة فرقًا فزعمت فرفة أن الامام بعد أبي الخطاب رجل يقال له معمر ودانوا به كما دانوا بابي الخطاب وزعموا ان الدنيا لا تفني وان الجنة هي التي تصيب الناس من خير ونعمة وعافية وإن النار هي التي تصيب الناس من شرومشقة وبلية واستحلوا الخمر والزنا وسائر المحرّمات ودانوا بترك الصلوة والفرائض ويسمي هذه الفرفة معمرية وزعمت طائفة ان الامام بعد ابي الخطاب بزيخ وكان يزعم ان جعفراً هو الاله اي ظهر الاله بصورته للخلق وزعم أن كل مومن يوحى الية وتأوّل قول الله تعالى وَمَا كُانَ لِنَفْسِ أَنْ تَمُوتَ إِلَّا بِإِنِّنِ آللَّهِ اي يوحي من الله اليه وكذلك قوله تعالي وَأُوَّحَى رَبَّكَ إِلَي ٱلنَّحَلِ وزعم أَن في اصحابة من هو افضل من جبريل ومدكائيل وزعم أن الانسان أذا بلغ الكمال لا يقال أنه مات لكن الواحد منهم اذا بلغ النهاية قيل رفع الى الملكوت وادّعوا كلهم معاينة امواتهم وزعموا انهم يرونهم بكرة وعشيا وتسمى هذه الطائفة البزيغية وزعمت طائفة أن الامام بعد ابي الخطاب عمير بن بنان العجلي وقالوا كما قالت الطائفة الاولى الا انهم اعترفوا بانهم يموتون وكانوا قد نصبوا خيمة بكناسة الكوفة يجتمعون فيها على عبائة الصادق فرفع خبرهم الى يزيد بن عمر بن هبير فاخذ عميرا فصلبه في كناسة الكوفة وتسمّي هذا الطائفة العجلية وزعمت طائفة ان الامام بعد ابي الخطاب مفضل الصيرفي وكان يقول بربوبية جعفر دون نبوته ورسالته وتبرآ من هولاء كلهم جعفر بن محمد الصادق وطردهم ولعنهم فان القوم كلهم حياري

ضالون جاهلون . حال الائمة تائهون

الكيالية اتباع احمد بن الكيّال وكان من دعاة وأحد من اهل البيت بعد جعفر بن محمد الصادق واظنّه من الأئمة المستورين ولعلّه سمع كلمات علمية فخلطها براية الفائل وفكرة العاطل وابدع مقالة في كل باب علمي على قاعدة غير مسموعة ولا معقولة وربما عاند الحسن في بعض المواضع ولما وقفوا على: بدعته تبروا منه ولعنوه وامروا شيعتهم بمنابذته وترك صخالطته ولما عرف الكيال فلك صرف الدعوة الى نفسه والدعى الامامة اولًا ثم الدعى انه القائم ثانياً وكان من مذهبه أن كل من قدر الافاق على الانفس وأمكنه أن يبيّن مناهم العالمين أعني عالم الافاق وهو العالم العلوي وعالم الانفس وهو العالم السفلي كان هو الامام وان من قرر الكل في ذاته وامكنه ان يبين كل كلى في شخصه المعين الجزوي كان هو القائم قال ولم يوجد في زمن الازمان احد يقرر هذا التقرير الا احمد الكيال فكان هو القائم وانما قبله من انتمى اليه اولاً على بدعته ذلك انه الامام ثم القائم وبقيت من مقالته في العالم تصانيف عربية وعجمية كلها مزخزفة مردودة شرعًا وعقلًا قال الكيال العوالم ثلثة العالم الاعلى والعالم الادني والعالم الانساني واثبت في العالم الاعلي خمسة اماكن الاول مكان الاماكن وهو مكان قارغ لا يسكنه موجود ولا يدبره روحاني وهو صحيط بالكل قال والعرش الوارد في الشرع عبارة عنه ودونه مكان النفس الاعلى ودونه مكان النفس الناطقة ودونه مكان النفس الحيوانية ودونه مكان النفس الانسانية قال وارادت النفس الانسانية الصعود الى عالم النفس الاعلى فصعدت وخرقت المكانبن اعني الحيوانية والناطقية فلما قربت من الوصول الي عالم النفس الاعلى كلّت وانحسرت وتحيّرت

وتعفلت واستحالت اجزاؤها فأهبطت الى العالم السفلي ومضت عليها اكوار والدوار وهي في تلك الحالة من العفونة والاستحالة ثم ساحت عليها النفس الاعلى وافاضت عليها من انوارها جزوًا فحدثت التراكيب في هذا العالم وحدثت السموات والارض والمركبات من المعادن والنبات والحيوان والانسان ووقعت في بلايا هذا التركيب تارة سرورًا وتارة غمًّا وتارة فرحاً وتارة ترحًّا وطوراً سلامة وعافية وطورًا بلية وصحنة حتي يظهر القائم ويردّها الى حال الكمال وتنحلّ التراكيب وتبطل المتضادات ويظهر الروحاني على الجسماني وما ذلك القائم الا احمد الكيال ثم دل على تعيين ذاته باضعف ما يتصور واوهى ما يقدروهو أن اسم أحمد مطابق للعوالم الأربعة فالالف من اسمه في مقابلة النفس الاعلى والحاء في مقابلة النفس الناطقة والميم في مقابلة النفس الحيوانية والدال في مقابلة النفس الانسانية قال فالعوالم الاربعة هي المبادي والبسائط واما مكان الاماكن فلا وجود فيه البتة ثم اثبت في مقابلة العوالم العلوية العالم السفلي الجسماني قال فالسماء خالية وهي في مقابلة مكان الاماكن ودونها الغار ودونها الهواء ودونها الارض ودونها الماء وهذه الاربعة في مقابلة العوالم الاربعة ثم قال الانسان في مقابلة النار والطائر في مقابلة الهواء والحيوان في مقابلة الارض والحوت في مقابلة الماء فجعل مركز الماء اسفل المراكز والحوت اخس المزكبات ثم قابل العالم الانساني الذي هو احد الثلثة وهو عالم الانفس مع افاق العالمين. الاولين الروحاني والجسماني قال الجواس المركبة فيه خمس فالسمع في مقابلة مكان الاماكن أذ هو فارغ وفي مقابلة السماء والبصر في مقابلة النفس الاعلى من الروحاني وفي مقابلة الذار من الجسماني وفية انسان العين لأن الانسان

مختص بالذار والشم في مقابلة الناطقي من الروحاني والهواء من الجسماني لان الشم من الهواء يتروح ويتنسم والذوق في مقابلة الحيواني من الروحاني والارض من الجسماني والحيوان مختصّ بالارض والطعم بالحيوان واللمس في مقابلة الانساني من الروحاني والماء من الجسماني والمحوت مختص بالماء واللمس بالحوت وربما عبر عن اللمس بالكناية ثم قال احمد الف وحاء وميم ودال وهو في مقابلة العالمين اما في مقابلة العالم العلوي الروحاني فقد ذكرنا واما في مقابلة العالم السفلي الجسماني فالالف يدل على الانسان والحاء على الحيوان والميم على الطائر والدال على الحوت فالالف من حيث استقامة القامة كالانسان والحاء كالحيوان لانه معوّج منكوس ولان الحاء من ابتداء اسم الحيوان والميم يشبة راس الطائر والدال يشبة ذنب الحوت ثم قال ان الباري تعالى انما خلق الانسان على شكل اسم احمد فالقامة مثل الالف واليدان مثل الحاء والبطن مثل الميم والرجلان مثل الدال ثم من العجب انه قال الانبياء هم قائة أهل التقليد وأهل التقليد عميان والقائم قائد أهل البصيرة وأهل البصيرة اولوا الالباب وانما يحصلون البصائر بمقابلة الافاق والانفس والمقابلة كما سمعتها من اخس المقالات واوهى المقابلات بحيث لا يستجيز عاقل ان يسمعها فكيف يرضى ان يعتقدها واعجب من هذا كله تاويلاته الفاسدة ومقابلاته بين الفرائض الشرعية والاحكام الدينية وبين موجودات عالمي الافاق والانفس واتعاوه انه متفرد بها وكيف يصم له ذلك وقد سبقه كثير من اهل العلم بتقرير ذلك لا على الوجه المزيف الذي قررة الكيال وحمله الميزان على العالمين والصراط علي نفسه والجنة على الوصول الي علمة من البصائر والنار على الوصول

الى ما يضاده ولما كانت اصول علمه ما ذكرناه فانظر كيف يكون حال الفروع الهشامية اصحاب الهشامين هشام بن الحكم صاحب المقالة في التشبية وهشام بن سالم الجواليقي الذي نسم على منواله في التشبية وكان هشام بن الحكم من متكلمي الشيعة وجرت بينه وبين ابي الهذيل مناظرات في علم الكلام منها في التشبيه ومنها في تعلق علم الباري تعالى حكى ابن الروندي عن هشام انه قال ان بين معبودة وبين الاجسام ثشابهاً ما بوجه ن الوجوة ولو لا ذاك لما دلَّت عليه حكى الكعبي عنه انه قال هو جسم ذو ابعاض له قدر من الاقدار ولكن لا يشبه شيئًا من المخلوقات ولا يشبهه شي ونقل عنه انه قال هو سبعة اشبار بشبرنفسة وانه في مكان صخصوص وجهة صخصوصة وانه يتحرك وحركته فعله وليست من مكان الي مكان وقال هو متناة بالذات غير متناة بالقدرة وحكي عنه ابو عيسي الوراق انه قال ان الله تعالى مماس لعرشه لا يفضل منه شي من العرش ولا يفضل عن العرش شي منه ومن مذهب هشام أنه لم يزل عالمًا بنفسه ويعلم الاشياء بعد كونها بعلم لا يقال فيه محدث او قديم لانه صفة والصفة لا توصف ولا يقال فيه هو هو او غيرة او بعضه وليس قوله في القدرة والحيوة كقوله في العلم لانه لا يقول بحدوثهما قال ويريد الاشياء وارادته حركة ليست غير الله ولاهي عينه وقال في كلام الباري تعالى انه صفة لله تعالى لا يجوز ان يقال هو مخلوق ولا غير مخلوق وقال الاعراض لا تصلح دلالة على الله تعالى لان منها ما يثبت استدلاًلا وما يستدلُّ به على الباري تعالى يجب أن يكون ضروري الوجود وقال الاستطاعة كل ما لا يكون الفعل الابه كالالات والجوارح والوقت والمكان وقال هشام بن سالم انه تعالى على صورة

يع للمر

انسان اعلاة مجوّف واسفلة مصمت وهو نور ساطع يتلألا وله حواس خمس ويد ورجل وانف وانن وعين وفم وله وفرة سوداء وهو نور اسود لكنه ليس بلحم ولا دم وقال هشام الاستطاعة بعض المستطيع وقد نقل عنه انه اجاز المحصية على الانبياء مع قولة بعصمة الائمة ويفرق بينهما بان النبي يوحي اليه فينبه على وجه الخطاء فيتوب منه والامام لا يوحى اليه فيجب عصمته وغلا هشام بن الحكم في حق على حتى قال انه اله واجب الطاعة وهذا هشام بن الحكم صاحب غور في الاصول لا يجوز أن يغفل عن الزاماتة على المعتزلة فأن الرجل وراء ما يلزمه على الخصم ودون ما يظهره من التشبية وذلك أنه الزم العلاف فقال انك تقول الباري عالم بعلم وعلمة ذاته فيشارك المحدثات في انه عالم بعلم ويباينها في ان علمة ذاته فيكون عالماً لا كالعالمين فلم لا تقول هو جسم لا كالاجسام وصورة لا كالصور وله قدر لا كاقدار الى غير ذلك ووافقه زرارة بن اعين في حدوث علم الله تعالى وزاد عليه بحدوث قدرته وحيوته وسائر صفاته وانه لم يكن قبل خلق هذه الصفات عالمًا ولا قادرًا ولا حيًّا ولا سميعًا ولا بصيرًا ولا مريداً ولا متكلَّماً وكان يقول بامامة عبد الله بن جعفر فلما فاوضه في مسائل ولم يجده بها مليًّا رجع الى موسى بن جعفر وقيل ايضاً انه لم يقل بامامته الا انه اشار الى المصحف فقال هذا امامي وانه كان قد التوي على جعفر بعض الالتواء وحكى عن الزرارية أن المعرفة ضرورية وأنه لا يسع جهل الأئمة فأن معارفهم كلها ضرورية وكل ما يعرفه غيرهم بالنظر فهو عندهم اولى ضروري ونظريّاتهم لا يدركها غيرهم

النعمانية اصحاب محمد بن النعمان ابي جعفر الاحول الملقب بشيطان الطاق

والشيعة تقول هو مومن الطاق وافق هشام بن الحكم في ان الله تعالى لا يعلم شيئًا حتى يكون والتقدير عندة الارادة والارادة فعله تعالى وقال ان الله تعالى نور علي صورة انسان ويابي ان يكون جسمًا لكفة قال قد ورد في الخبر ان الله خلق ادم علي صورته وعلي صورة الرحمن فلا بد من تصديق الخبر ويحكي عن مقاتل بن سليمان مثل مقالته في الصورة وكذلك يحكى عن داود الجواربي ونعيم بن حماد المصري وغيرهما من اصحاب الحديث انه تعالى ذو صورة واعضاء و يحكي عن داود انه قال اعفوني عن الفرج واللحية واسألوني عن ما وراء ذلك فان في الاخبار ما يثبت ذلك وقد صنف ابن النعمان كتباً جمةً للشيعة منها افعل لم فعلت ومنها افعل لا تفعل ويذكر فيها أن كبار الفرق أربعة القدرية والخوارج والعامة والشيعة ثم عين الشيعة بالنجاة في الاخرة من هذه الفرق وذكر عن هشام بن سالم ومحمد بن النعمان انهما امسكا عن الكلام في الله ورويا عمَّن يوجبان تصديقه انه سئل عن قول الله وَأَنَّ إِلَي رَبِّكَ ٱلْمُنْتَهَى قال اذا بلغ الكلام الى الله فامسكوا فامسكا عن القول في الله والتفكر فيه حتى ماتا هذا نقل الوراق ومن جملة الشيعة اليونسية اصحاب يونس بن عبد الرحمن القمى مولى ال يقطين زعم ان الملائكة تحمل العرش والعرش يحمل الرب تعالي اذ قد ورد في الخبر ان الملائكة تأطّ احيانًا من وطاءة عظمة الله تعالى على العرش وهو من مشبَّهة الشيعة وقد صنف لهم كتبًا في ذلك النُصَدِّرية والاسماقية من غلاة الشيعة ولهم جماعة ينصرون مذهبهم وينوبون عن اصحاب مقالاتهم وبينهم خلاف في كيفية اطلاق اسم الالهية على الأئمة من اهل البيت قالوا ظهور الروحاني بالجسد الجسماني امر لا ينكره عاقل اما في

جانب الخدير كظهور جبريل عليه السلم ببعض الاشخاص والتصور بصورة اعرابي والتمثل بصورة البشر واما في جانب الشركظهور الشيطان بصورة الانسان حتي يعمل الشر بصورته وظهور الجن بصورة بشرحتي يتكلم بلسانه فلذلك نقول ان الله تعالى ظهر بصورة اشخاص ولما لم يكن بعد رسول الله صلى الله عليه وسلم شخص افضل من على علية الصلوة والسلم وبعدة اولادة المخصوصون هم خير البرية فظهر المحق بصورتهم ونطق بلسانهم واخذ بايديهم فعن هذا اطلقنا اسم الالهية عليهم وانما اثبتنا هذا الاختصاص لعلى دون غيرة لانه كان مخصوصًا بتاييد من عند الله تعالى ممّا يتعلق بباطن الاسرار قال النبي صلى الله عليه وسلم انا احكم بالظاهر والله يتولّى السرائر وعن هذا كان قتال المشركين الى النبي صلى الله علية وسلم وقتال المنافقين الى على وعن هذا شبهة بعیسی بن مریم وقال لولا ان یقول الناس فیك ما قالوا فی عیسی بن مریم والا لقلت فيك مقالًا وربما اثبتوا له شركة في الرسالة اذ قال فيكم من يقاتل على تاويلة كما قاتلت على تنزيلة الا وهو خاصف النعل فعلم التاويل وقتال المنافقين ومكالمة الجن وقلع باب خيبر لا بقوة جسدانية من اللّ الدليل على ان فيه جزوًا المهيّا وقوة ربانية او يكون هو الذي ظهر الآله بصورته وخلق بيده وامر بلسانه وعن هذا قالوا كان هو موجودًا قبل خلق السموات والارض قال كنّا اظلَّة على يمين العرش فسبحنا فسبحت الملائكة بتسبيحنا فتلك الظلال وتلك الصور العربية عن الاظلال هي حقيقية وهي مشرقة بنور الرب تعالى اشراقاً لا ينفصل عنها سوا كانت في هذا العالم او في ذلك العالم وعن هذا قال على انا من احمد كالضوء من الضوء يعني لا فرق بين النورين الا أن احدهما اسبق والثاني

لاحق به تال له وهذا يدل علي نوع شركة فالنصيرية اميل الي تقرير الجزو الالهي والاسحاقية اميل الي تقرير السركة في النبوة ولهم اختلافات اخرلم نذكرها وقد نجزت الفرق الاسلامية وما بقيت الا فرقة الباطنية وقد اوردهم اصحاب التصانيف في كتب المقالات اما خارجة عن الفرق واما داخلة فيها وبالجملة هم قوم يخالفون اثنتين وسبعين فرقة

رجال الشيعة ومصنفوا كتبهم من الزيدية ابو خالد الواسطي ومنصور بن الاسود وهرون بن سعيد العجلي ووكيع بن الجراح و يحيي بن ادم وعبد الله بن موسي وعلي بن صالح والفضل بن دكين من الجارودية وابو حنيفة بترية وخرج محمد بن عجلان مع محمد الامام وخرج ابرهيم بن عباد بن عوام ويزيد بن هرون والعلا بن راشد وهشيم بن بشر والعوام بن حوشب ومسلم بن سعيد مع ابرهيم الامام من الامامية وسائر اصناف الشيعة صالم بن ابي الجعد وسالم بن ابي حفصة وسلمة بن كميل وتوبة بن ابي فاختة وحبيب بن ابي ثابت ابو المقدام وشعبة والاعمش وجابر الجعفي وابو عبد الله الجدلي وابو اسحاق السبيعي والمغيرة وطاووس والشعبي وعلقمة وهبيرة بن بريم وحبة الغرني والحارث الاعور ومن مولفي كتبهم والمشعبي بن الحكم وعلي بن منصور ويؤسن بن عبد الرحمن وشكال والفضل بن شاذان والحسين بن اشكاب ومحمد بن عبد الرحمن بن رقبة وابو سهل النوختي واحمد والحسين بن اشكاب ومحمد بن عبد الرحمن بن رقبة وابو سهل النوختي واحمد بن يحيى الروندي ومن المتاخرين ابو جعفر الطوسي

الاسمعيلية قد ذكرنا إلى الاسمعيلية امتازت عن الموسوية وعن الاتفا عشرية باثبات الامامة لاسمعيل بن جعفر وهو ابنه الاكبر المنصوص عليه في بدؤ الامر قالوا ولم يتزوج الصادق علي أمّه بواحدة من النساء ولا اشتري جارية كسنة

رسول الله في حق حديجة وكسنة على في حق فاطمة وذكرنا اختلافهم في موته في حال حيوة ابيه فمنهم من قال أنه مات وأنما فأئدة النص عليه انتقال الامامة منه الى اولادة خاصة كما نص موسى الى هرون عليهما السلم ثم مات هرون في حال حيوة اخيه وانما فائدة النص انتقال الامامة منه الى اولاده فان النص لا يرجع قهقري والقول بالبدا محال ولا ينص الامام على واحد من ولدة الا بعد السماع من ابائه والتعيين لا يجوز على الابهام والجهالة ومنهم من قال انه لم يمت لكن اظهر موته تقية عليه حتى لا يقصد بالقتل ولهذا القول دلالت منها أن محمداً كان صغيراً وهو اخوه لامَّة مضى الى السرير الذي كان اسمعيل نائمًا علية ورفع الملاة فابصرة وهو قد فق عينة وعدا الى ابية مفزعًا وقال عاش اخى عاش اخى قال والده ان أولاد الرسول كذا يكون حالهم في الاخرة قالوا وما السبب في الاشهاد على موته وكتب المحضر عليه ولم يعهد ميتًا سجل على موته وعن هذا لما رفع الي المنصور ان اسمعيل بن جعفر رأي بالبصرة مرّعلي مقعد فدعا له فبريِّ باذن الله بعث المنصور الى الصادق أن اسمعيل في الاحياء وانه رأى بالبصرة انفذ السجل اليه وعليه شهادة عامله بالمدينة قالوا وبعد اسمعيل محمد بن اسمعيل السابع التآم وانما تم دور السبعة به ثم ابتداء منه بالأئمة المستورين الذين كانوا يسيرون في البلاد سرًا ويظهرون الدعاة جهرًا قالوا ولن تخلوا الارض قط عن امام حى قائم اما ظاهر مكشوف واما باطن مستور فاذا كان الامام ظاهرًا يجوز أن يكون حجته مستورة وأذا كان الامام مستورًا فلا بد أن يكون حجته ودعاته ظاهرين وقالوا انما الأئمة تدور احكامهم على سبعة سبعة كايام الاسبوع والسموات السبع والكواكب السبع والنقباء تدور احكامهم على اثني عشرقالوا وعن هذا وقعت الشبهة للامامية القطعية حيت قرروا عدد النقباء للائمة ثم بعد الائمة المستورين كان ظهور المهدي والقائم بامر الله واولادهم نصاً بعد نص علي امام بعد امام ومذهبهم ان من مات ولم يعرف امام زمانه مات ميئة جاهلية وكذلك من مات ولم يكن في عنقه بيعة امام مات ميئة جاهلية وكانت لهم دعوة في كل زمان ومقالة جديدة بكل لسان فنذكر مقالاتهم القديمة ونذكر بعدها دعوة صاحب الدعوة الجديدة واشهد القابهم الباطنية

الباطنية وانما لزمهم هذا اللقب لحكمهم بان لكل ظاهرباطناً ولكل تنزيل تاويلاً ولهم القاب كثيرة سوي هذه على لسان قوم قوم فبالعراق يسمون الباطنية والقرامطة والمزدكية وخراسان التعليمية والملحدة وهم يقولون نحن اسمعيلية لانا تميزنا عن فرق الشيعة بهذا الاسم وهذا الشخص ثم أن الباطنية القديمة قد خلطوا كلامهم ببعض كلام الفلاسفة وصنفوا كتبهم على ذلك المنهاج فقالوا في الباري تعالى أنا لا نقول هو موجود ولا لا موجود ولا عالم ولا جاهل ولا قادر ولا عاجز وكذلك في جميع الصفات فان الاثبات الحقيقي يقتضي شركة بينه وبين سائر الموجودات في الجهة التي اطلقنا عليه وذلك تشبيه فلم يمكن الحكم بالاثبات المطلق والنفى المطلق بل هو اله المتقابلين وخالق الخصمين والحاكم بين المتضادين ونقلوا في هذا ايضاً عن محمد بن على الباقرانة قال لما وهب العلم للعالمين قيل هو عالم ولما وهب القدرة للقادرين قيل هو قادر فهو عالم قادر بمعتي انه وهب العلم والقدرة لا بمعني انه قام به العلم والقدرة او وصف بالعلم والقدرة فقيل فيهم انهم نفاة الصفات حقيقة معطلة الذات عن جميع الصفات قالوا وكذلك نقول في القدم انه ليس بقديم ولا محدث بل القديم امرة وكلمته

والمحدث خلقه وفطرته ابدع بالامر العقل الاول الذي هو تام بالفعل ثم بتوسطه ابدع النفس الثاني الذي هو غيرتام ونسبة النفس الى العقل اما نسبة النطفة الى تمام الخلقة والبيض الى الطيرواما نسبة الولد الى الوالد والنتيجة الى المنتج واما نسبة الانثى الى الذكر والزوج الى الزوج قالوا ولما اشتاقت النفس الى كمال العقل احتاجت الى حركة من النقص الى الكمال واحتاجت الحركة الى الة الحركة فعدثت الافلاك السماوية وتحركت حركة دورية بتدبيرالنفس وحدثت الطبائع البسيطة بعدها وتحركت حركة استقامة بتدبير النفس ايضا فتركبت المركبات من المعادين والنبات والحيوان والانسان واتصلت النفوس الجزؤية بالابدان وكان نوع الانسان متميّزاً عن سائر الموجودات بالاستعداد المحاصّ لفيض تلك الانوار وكان عالمة في مقابلة العالم كلة وفي العالم العلوي عقل ونفس كلى وجب ان يكون في هذا العالم عقل مشخص هو كل وحكمة حكم الشخص الكامل البالغ ويسمّونه الناطق وهو الذي ونفس مشخصة هو كل ايضاً وحكمها حكم الطفل الناقص المتوجّه الى الكمال أو حكم النطفة المتوجّهة الى التمام أو حكم الانثى المزدوب بالذكر ويسمونه الاساس وهو الوصى قالوا وكما تحركت الافلاك بتحريك النفس والعقل والطبائع كذلك تحركت النفوس والشخاص بالشرائع بتحريك النبى والوصي في كل زمان دائرًا على سبعة سبعة حتى ينتهى الى الدور الاخير ويدخل زمان القيامة وترتفع التكاليف وتضمحل السنن والشرائع وانما هذه المحركات الفلكية والسنن الشرعية لتبلغ النفس الى حال كمالها وكمالها بلوغها الى درجة العقل واتتحادها به ووصولها الى مرتبته فعلًا وذلك هو القبامة الكبري فتنحلّ تراكيب الافلاك والعناصر والمركبات وينشقّ السماء وتتناثر

الكوكب وتبدل الارض غير الارض وتطوي السماوات كطي السجل للكتاب المرقوم فيه و بحاسب الخلق ويتميّز الخير عن الشر والمطيع عن العاصى ويتصل الحركة الى السكون هو المبدأ ومن وقت السكون الى ما لا نهاية له هو الكمال ثم قالوا ما من فريضة وسنة وحكم من احكام الشرع من بيع واجارة وهبة ونكاح وطلاق وجراح وقصاص ودية الا وله وزان من العالم عددًا في مقابلة عدد وحكماً في مطابقة حكم فان الشرائع عوالم روحانية امرية والعوالم شرائع جسمانية خلقية وكذلك التركيبات في الحروف والكلمات على وزان تركيبات الصور والاجسام والحروف المفردة نسبتها الي المركبات من الكلمات كالبسائط المجردة الى المركبات من الاجسام ولكل حرف وزان في العالم وطبيعة يخصّها وتاثير من حيث تلك الماصية في النفوس فعن هذا صارت العلوم المستفادة من الكلمات التعليمية غذاء للنفوس كما صارت الاغذية المستفادة من الطبائع الخلقية غذاء للابدان وقد قدر الله تعالى ان يكون غذاء كل موجود ممّا خلقه منه فعلى هذا الوزان صاروا الى ذكر اعداد الكلمات والايات وان التسمية مركبة من سبعة واثنى عشر وان التهليل مركب من اربع كلمات في احدي الشهادتين وثلث كلمات في الشهادة الثانية وسبع قطع في الأولى وست في الثانية واثنا عشر حرفًا في الثانية وكذلك في كل اية امكنهم استخراج ذلك ممّا لا يعمل العاقل فكرته فيه الا ويعجز عن ذلك خوفا عن مقابلته بضدّه وهذه المقابلات كانت طريقة اسلافهم قد صنفوا فيها كتبًا ودعوا الناس الي امام في كل زمان يعرف موازنات هذه العلوم ويهتدي الى مدارج هذه الاوضاع والرسوم ثم

اصحاب الدعوة الجديدة تنكبوا هذه الطريقة حين اظهر الحسن ابن الصباح دعوته وقصرعن الالزامات كلمته واستظهر بالرجال وتحصن بالقلاع وكان بدؤ صعودة الى قلعة الموت في شعبان سنة ثلث وثمانين واربع ماية وذلك بعد أن هاجر الى بلاد امامه وتلقّى منه كيفية الدعوة لابناء زمانه فعاد ودعى الناس اول دعوة الى تعيين امام صادق قائم في كل زمان وتمييز الفرقة الناجية من سائر الفرق بهذه النكتة وهو أن لهم أماماً وليس لغيرهم أمام وأنما يعود خلاصة كالمه بعد ترديد القول فيه عودًا على بدؤ بالعربية والعجمية الى هذا الحرف ونحن نفقل ما كتبه بالعجمية الى العربية ولا معاب على الفاقل والموفق من اتبع الحق واجتنب الباطل والله الموفق والمعين فنبدأ بالفصول الاربعة التي ابتدأ الدعوة بها وكتبها عجمية فعرّبتُها قال للمفتى في معرفة الباري تعالي احد قولين اما أن يقول أعرف الباري تعالى بمجرد العقل والنظر من غير احتياج الى تعليم معلم واما أن يقول لا طريق الى المعرفة مع العقل والنظر الا بتعليم معلم صادق قال ومن افتي بالاول فليس له الانكار على عقل غيرة ونظرة فانه متي انكر فقد علم والانكار تعليم ودليل على أن المنكر عليه يحتاج الى غيرة قال والقسمان ضروريان فان الانسان اذا افتي بفنوي او قال قولًا فاما أن يقول من نفسة او من غيرة وكذلك اذا اعتقد عقداً فاما أن يعتقده من نفسة أو من غيرة هذا هو الفصل الاول وهو كسر على اصحاب الراي والعقل وذكر في الفصل الثاني انه اذا ثبت الاحتياج الى معلم افيصلح كل معلم على الاطلاق ام لا بد من معلم صادق قال ومن قال انه يصلح كل معلم ما ساغ له الانكار علي معلم خصمه واذا انكر فقد سلم انه لا بد من معلم معتمد صادق قيل وهذا كسر علي اصحاب

المحديث وذكر في الفصل الثالث انه اذا ثبت الاحتياج الى معلم صادق ا فلا بد من معرفة المعلم اولاً والظفر به ثم القعلم منه ام جاز التعلم من كل معلم من غير تعيين شخصه وتبيين صدقه والثاني رجوع الى الاول ومن لم يمكنه سلوك الطريق الا بمقدم ورفيق فالرفيق ثم الطريق وهوكسر على الشيعة وذكر في الفصل الرابع أن الناس فرقتان فرقة قالت يحتاج في معرفة الباري تعالى الى معلم صادق ويجب تعدينه وتشعيضه اولًا ثم التعلم منه وفرقة اخذت في كل علم من معلم وغير معلم وقد تبين بالمقدمات السابقة ان الحق مع الفرقة الاولى فراسهم يجب أن يكون رأس المحققين وأذا تبيّن أن الباطل مع الفرقة الثانية فروساؤهم يجب أن يكونوا روساء المبطلين قال وهذه الطريقة التي عرفتنا المحق بالحق معرفة مجملة ثم نعرف بعد ذلك الحق بالمحق معرفة مفصلة حتي لا يلزم دوران المسائل وانما عنى بالحق هاهنا الاحتياج وبالمحق المحتاج اليه وقال بالاحتياج عرفنا الامام وبالامام عرفنا مقادير الاحتياج كما بالجواز عرفنا الوجوب اي واجب الوجود وبه عرفنا مقادير الجواز في المجائزات قال والطريق الى التوحيد كذلك حذو القذة بالقذة ثم ذكر فصولاً في تقرير مذهبه اما تمهيدًا واما كسراً على المذاهب واكثرها كسر والزام واستدلال بالاختلاف على البطلان وبالاتفاق على الحق منها فصل الحق والباطل والصغير والكبير يذكر ان في العالم حقاً وباطلًا ثم يذكر ان علامة الحق هي الوحدة وعلامة الباطل هي الكثرة وان الوحدة مع التعليم والكثرة مع الراي والتعليم مع الجماعة والجماعة مع الامام والراي مع الفرق المختلفة وهي مع روسائهم وجعل الحق والباطل والتشابه بينهما من وجه والتمايز بينهما من وجه التفاد في الطرفين والترتب في احد

الطرفين ميزاناً يزن به جميع ما يتكلم فيه قال وانما انشأت هذا الميزان من كلمة الشهادة وتركيبها من النفى والاثبات او النفى والاستثناء قال فما هو مستحق النفى باطل وما هو مستحق الاثبات حق ووزن بذلك الخير والشر والصدق والكذب وسائر المتضادّات ونكتته انه يرجع في كل مقالة وكلمة الى اثبات المعلم وان التوحيد هو التوحيد والنبوة معًا حتي يكون توحيدًا وان النبوة هي النبوة والامامة معاً حتي يكون نبوة وهذا هو منتهى كلامه وقد منع العوام عن الخوض في المعلوم وكذلك الخواص عن مطالعة الكتب المتقدمة الا من عرف كيفية الحال في كل كتاب ودرجة الرجال في كل علم ولم يتعد باصحابه في الالهيات عن قوله أن الهذا الله محمد قال أنا وأنتم تقولون الهذا الله العقول اي ما هدي اليه عقل كل عاقل فان قيل لواحد منهم ما تقول في الباري تعالى وانه هل هو وانه واحد ام كثير عالم قادر ام لا لم يُجب الا بهذا القدر ان الهي اله محمد وهو الذي ارسل رسوله بالهدي والرسول هو الهادي اليه وكم قد ناظرت القوم على المقدمات المذكورة فلم يتخطّوا عن قولهم افتحتاج اليك او نسمع هذا منك او نتعلم عنك وكم قد ساهلت القوم فى الاحتياج وقلت ابن المحتاج اليه وايش يقدر لي في الالهيات وما ذا يرسم في المعقولات أذ المعلم لا يعني لعينه وأنما يعني ليعلّم وقد سددتم بأب العلم وفتحتم باب التسليم والتقليد وليس يرضى عاقل بان يعتقد مذهبًا على غير بصيرة وان يسلك طريقًا من غير بينة فكانت مبادي الكلام تحكيمات وعواقبها تسليمات فلا وربِّك لا يومنون حتى يحكموك فيما شجر بينهم ثم لا يجدوا في انفسهم حرجًا ممّا قضيت ويسلموا تسليمًا اهل الفروع المختلفون في الاحكام الشرعية والمسائل الاجتهادية اعلم أن أصول الاجتهاد واركانه اربعة وربما تعود الى اثنين الكتاب والسنة والاجماع والقياس وانما تلقُّوا صحة هذه الاركان وانحصارها من اجماع الصحابة وتلقُّوا اصل الاجتماد والقياس وجوازة منهم ايضاً فإن العلم بالتواتر قد حصل انهم اذا وقعت لهم حادثة شرعية من حلال او حرام فزعوا الى الاجتهاد وابتدؤا بكتاب الله تعالى فان وجدوا فية نصاً او ظاهرًا تمسكوا به واجروا حكم الحادثة علي مقتضاه وان لم يجدوا فيه نصاً فزعوا الى السنة فان روي لهم في ذلك خبر اخذوا به ونزلوا على حكمة وان لم يجدوا الحبر فرعوا الى الاجتهاد فكانت الاركان الاجتهادية عندهم اثغين او ثلثة ولنا بعدهم اربعة اذوجب علينا الاخذ بمقتضى اجماعهم واتفاقهم والجري على مناهج اجتهادهم وربما كان اجماعهم على حادثة اجماعًا اجتهاديًّا وربما كان اجماعًا مطلقًا لم يصرح فية بالاجتهاد وعلى الوجهين جميعًا فالاجماع حجة شرعية لاجماعهم على التمسك بالاجماع ونحن نعلم أن الصحابة الذين هم الائمة الراشدون لا يجتمعون على ضلال وقد قال الذبي صلى الله عليه وسلم لا يجتمع اسّي على الضلالة ولكن الاجماع لا يخلوا عن نص خفى او جلى قد اختصة لانا على القطع نعلم أن الصدر الأول لا يجمعون على أمر الا عن ثبت وتوقيف فاما أن يكون ذلك النص في نفس الحادثة قد اتَّفقوا على حكمها من غير بيان ما يستند اليه حكمها واما أن يكون النص في أن الاجماع حجة ومخالفة الاجماع بدعة وبالجملة مستند الاجماع نص خفي او جلي لا محالة والا فيودي الى اثبات الاحكام المرسلة ومستند الاجتهاد والقياس هو الاجماع وهو ايضًا مستند الي نص مخصوص في جواز الاجتهاد فرجعت الاصول الاربعة في

المحقيقة الى اثنين وربما يرجع الى واحد وهو قول الله تعالى وبالجملة نعلم قطعاً ويقيناً أن الحوادث والوقائع في العبادات والتصوفات صمّا لا يقبل الحصر والعدُّ ونعلم قطعًا ايضًا انه لم يرد في كل حادثة نص ولا يتصور ذلك ايضًا والنصوص اذا كانت متناهية والوقائع غير متناهية وما لا يتناهى لا يضبطه ما يتناهى عُلم قطعًا أن الاجتهاد والقياس وأجب الاعتبار حتى يكون بصدد كل حادثة اجتهاد ثم لا يجوز الله يكون الاجتهاد مرسلًا خارجًا عن ضبط الشرع فان القياس المرسل شرع اخر واثبات حكم من غير مستند وضع اخر والشارع هو الواضع للاحكام فيجب على المجتهد أن لا يعدوا في اجتهادة عن هذه الاركان وشرائط الاجتهاد خمسة معرفة صدر صالح من اللغة بحيث يمكنه فهم لغات العرب والتمديز بين الالفاظ الوضعية والمستعارة والنص والظاهر والعام والمخاص والمطلق والمقيد والمجمل والمفصل وفحوي الخطاب ومفهوم الكلام وما يدل على مفهومة بالمطابقة وما يدل بالتضمن وما يدل بالاستتباع فان هذه المعرفة كالالة التي بها يحصل الشي ومن لم يحكم الالة والاداة لم يصل الى تمام الصنعة ثم معرفة تفسير القران خصوصاً ما يتعلق بالاحكام وما ورد من الاخبار في معاني الايات وما راي من الصحابة المعتبرين كيف سلكوا مناهجها واي معني فهموا من مدارجها ولو جهل تفسير سائر الايات التي تتعلق بالمواعظ والقصص قيل ام يضرّه ذلك في الاجتهاد فان من الصحابة من كان لا يدري تلك المواعظ ولم يتعلم بعد جميع القرآن وكان من أهل الاجتهاد ثم معرفة الاخبار بمتونها واسانيدها والاحاطة باحوال النقلة والرواة عدولها وثقاتها ومطعونها ومردودها والاحاطة بالوقائع الناصة فيها وما هو عام ورد في حادثة خاصة وما هو خاص عُمّم في الكل حكمه

ثم الفرق بين الواجب والندب والاباحة والعظر والكراهة حتى لا يشدّ عنه وجه من هذه الوجوة ولا يختلط عليه باب بباب ثم معرفة مواقع اجماع الصحابة والتابعين من السلف الصالحين حتى لا يقع اجتهادة في مخالفة الاجماع ثم التهدي الى مواضع الاقيسة وكيفية النظر والتردد فيها من طلب اصل اولًا ثم طلب معني مخيّل يستنبط منه فيعلق الحكم عليه او شبه مغلب على الظن فيلحق الحكم به فهذه خمس شرائط لا بد من اعتبارها حتى يكون المجتهد مجتهدًا واجب الآتباع والتقليد في حق العامّى والا فكل حكم لم يستند الى قياس واجتهاد مثل ما ذكرنا فهو مرسل مهمل قالوا فاذا حصّل المجتهد هذه المعارف ساغ له الاجتهاد ويكون الحكم الذي ادّي اليه اجتهاده سائغاً في الشرع ووجب على العامى تقليده والاخذ بفتواه وقد استفاض الخبر عن الذبي صلى الله عليه وسلم انه لما بعث معاذاً الى اليمن قال يا معاذ بم تحكم قال بكتاب الله قال فان لم تجد قال فبسنّة رسول الله قال فان لم تجد قال اجتهد راي قال الذبي صلى الله عليه وسلم الحمد لله الذي وفق رسول رسوله لما يرضاه وقد روي عن امير المومنين على بن ابي طالب عليه السلم انه قال بعثني رسول الله صلى الله عليه وسلم قاضيًا الى اليمن قلت يا رسول الله كيف اقضى بين الناس وانا حديث السن فضرب رسول الله بيدة صدري وقال اللهم اهد قلبه وثبّت لسانة فما شككت بعد ذلك في قضاء بين اثنين ثم اختلف اهل الاصول في تصويب المجتهدين في الاصول والفروع فعامّة اهل الاصول علي ان الفاظر في المسائل الاصولية والاحكام العقلية اليقينية القطعية يجب ان يكون متعيّن الاصابة فالمصيب فيها واحد بعينه ولا يجوزان يختلف المختلفان في حكم عقلي

حقيقة الاختلاف بالذفي والاثبات على شرط التقابل المذكور بحيث ينفي أحدهما ما يثبته الآخر بعينه من الوجة الذي يثبته في الوقت الذي يثبته الآ وان يقتسما الصدق والكذب والحق والباطل سواء كان الاختلاف بين اهل الاصول في الاسلام او بين اهل الملل والتحل الخارجة عن الاسلام فان المختلف فيه لا يحتمل توارد الصدق والكذب والصواب والخطاء عليه في حالة واحدة وهو مثل قول احد المخبرين زيد في هذه الدار في هذه الساعة وقول الثاني ليس زيد في هذه الدار في هذه الساعة فانا نعلم قطعاً إن احد المخبرين صادق والثاني كاذب لأن المخبر عنه لا يحتمل اجتماع الحالتين فيه معاً فيكون زيد في الدارولا يكون في الدار العمري قد يختلف المختلفان في مسئلة ويكون محل الاختلاف مشتركاً وشرط تقابل القضينين فاقداً فعينئذ يمكن أن يصوب المتنازعان ويرتفع النزاع بينهما برفع الاشتراك او يعود النزاع الى احد الطرفين فالك المختلفان في مسئلة الكلام ليسا يتواردان على معني واحد بالنفي والاثبات فان الذي قال هو مخلوق اراد به ان الكلام هو الحروف والاصوات في اللسان والرقوم والكلمات في الكتبة قال وهذا صخلوق والذي قال ليس بمخلوق لم يرد به الحروف والرقوم وانما اراد معني اخر فلم يتوارد بالتنازع في الخلق علي معني واحد وكذلك في مسئلة الرؤية فان النافي قال الرؤية اتصال شعاع بالمرئى وهو لا يجوز في حق الباري تعالى والمثبت قال الرؤية ادراك او علم مخصوص و يجوز تعلقه بالباري تعالى فلم يتوارد الذفي والاتبات على معني واحد الا اذا رجع الكلام الى اثبات حقيقة الرؤية فيتَّفقان اولًا على انها ما هي ثم يتكلمان نفياً واثباتاً وكذلك في مسئلة الكلام يرجعان الي اثبات ماهية الكلام ثم يتكلمان

نفياً واثباتًا والا فيمكن أن يصدق القضيتان وقد صار أبوا لحس العنبري الى أن كل مجتهد ناظر في الاصول مصيب النه ادي ما كلف من المبالغة في تسديد النظر والمنظور فيه وإن كان متعيَّناً نفياً واثباتاً الا انه اصاب من وجه وانما ذكر هذا في الاسلاميين من الفرق واما الخارجون عن الملة فقد تقررت النصوص والاجماع على كفرهم وخطائهم وكان سياق مذهبهم يقتضي تصويب كل ناظر مجتهد على الاطلاق الا أن النصوص والاجماع صدَّته عن تصويب كل ناظر وتصديق كل قائل وللاصوليين خلاف في تكفير اهل الاهواء مع قطعهم بان المصيب واحد بعينه لان التكفير حكم شرعى والتصويب حكم عقلى فمن مبالغ متحصب لمذهبه كقر وضلل مخالفه ومن مساهل متالف لم يكفر ومن كفر قرّب كل مذهب ومقالة بمقالة واحد من اهل الاهواء والملل كتقريب القدرية بالمجوس وتقريب المشبهة باليهود والرافضة بالنصاري فاجري حكم هولاء فيهم من المناكحة واكل الذبيحة ومن ساهل ولم يكفر قضى بالتضليل وحكم بانهم هلكي في الاخرة واختلفوا في اللعن علي حسب اختلافهم في التفكير والتضليل وكذلك من خرج على الامام الحق بغيًا وعدوانًا فان كان صدر خروجه عن تاويل واجتهاد سُمّى باغيًا مخطئيًا ثم البغى هل يوجب اللعن نعند اهل السنة اذ لم يخرج بالبغي عن الايمان لم يستوجب اللعن وعند المعتزلة يستحق اللعن بحكم فسقه والفاسق خارج عن الايمان وان كان صدر خروجة عن البغي والحسد والمروق عن اجماع المسلمين استحق اللعن باللسان والقتل بالسيف والسنان واما المجتهدون في الفروع فاختلفوا في الاحكام الشرعية من الحلال والحرام ومواقع الاختلاف مظان غلبات الظنون بحيث يمكن تصويب كل مجتهد فيها وانما

يبتني ذلك على اصل وهو انا نبحث هل لله تعالى حكم في كل حادثة ام لا فمن الاصوليين من صار الي أن لا حكم لله تعالى في الوقائع المجتهد فيها حكمًا بعينة قبل الاجتهاد من جواز وحظر وحلال وحرام وانما حكمة تعالى ما ادّي الية اجتهاد المجتهد فان هذا الحكم منوط بهذا السبب فما لم يوجد السبب لم يثبت الحكم خصوصًا علي مذهب من قال ان الجواز والحظر لا يرجعان الى صفات في الذات وانما هي راجعة الى اقوال الشارع افعل لا تفعل وعلى هذا المذهب كل مجتهد مصيب في الحكم ومن الاصوليين من صار الى ان لله تعالى في كل حادثة حكمًا بعينه قبل الاجتهاد من جواز وحظر بل وفي كل حركة يتحرَّك بها الانسان حكم تكليف من تحليل وتحريم وانما يرتاده المجتهد بالطلب والاجتهاد اذ الطلب لا بد له من مطلوب والاجتهاد يجب أن يكون في شي الى شي فالطلب المرسل لا يعقل ولهذا يتردد المجتهد بين النصوص والظواهر والعمومات وبين المسائل المجمع عليها فيطلب الرابطة المعنوية او التقريب من حيث الاحكام والصور حتى يثبت في المجتهد فيه مثل ما تلقّاه في المتّفق عليه ولو لم يكن له مطلوب معيّن كيف يصمّ منه الطلب على هذا الوجه فعلى هذا المذهب المصيب واحد من المجتهدين في الحكم المطلوب وان كان الثاني معذورًا نوع عذر اذ لم يقصّر في الاجتهاد ثم هل يتعيَّن المصيب أم لا فاكثرهم على أنه لا يتعيَّن فالمصيب وأحد لا بعينه ومن الاصوليين من فصل الامرفية فقال ينظر في المجتهد فيه أن كان مخالفة النص ظاهرة في احد المجتهدين فهو المخطئ بعينه خطاء لا يبلغ تضليلًا والمتمسك بالخبر الصحيح والنص الظاهر مصيب بعينه وان لم يكن مخالفة النص ظاهرة فلم يكن مخطيئًا بعينه بل كل واحد منهما مصيب في اجتهاده واحدهما مصيب في الحكم لا بعينه هذه جملة كانية في احكام المجتهدين في الاصول والفروع والمسئلة مشكلة والقضية معضلة ثم الاجتهاد من فروض الكفايات لا من فروض الاعيان حتى اذا استقل بتحصيله واحد سقط الفرض عن الجميع وان قصّر فيه اهل عصر عصوا بتركه واشرفوا على خطر عظيم فان الاحكام الاجتهادية اذا كانت مرتبة على الاجتهاد ترتيب المسبب على السبب ولم يوجد السبب كانت الاحكام عاطلة والاراء كلها فائلة فلا بد اذاً من مجتهد واذا اجتهد المجتهدان وادّي اجتهاد كل واحد منهما الى خلاف ما ادّي اليه اجتهاد الاخر فلا يجوز لاحدهما تقليد الاخر وكذلك اذا اجتهد مجتهد واحد في حادثة والَّي اجتهادة الى جواز او حظر ثم حدثت تلك الحادثة بعينها في وقت اخر فلا يجوزله أن ياخذ باجتهاده الاول أذ يجوزان يبدوا له في الاجتهاد الثاني ما اغفله في الاول واما العامي فيجب عليه تقليد المجتهد وانما مذهبه فيما يسألة مذهب من يسأله عنه هذا هو الاصل الا أن علماء الفريقين لم يجوزوا ان ياخذ العاسي الحنفي الا بمذهب ابي حنيفة والعاسى الشفعوي الا بمذهب الشافعي لان الحكم بان لا مذهب للعامّي وان مذهب مذهب المفتي يودي الي خلط وخبط فلهذا لم يجوزوا ذلك واذا كان مجتهدان في بلد اجتهد العاسى فيهما حتي يختار الافضل و الاورع وياخذ بفتواه وإذا افتي المفتي على مذهبه وحكم به قاضٍ من القضاة على مقتضى فتواه ثبت الحكم على المذاهب كلها وكان القضاء اذا أتصل بالفتوي الزم الحكم كالقبض مثلاً اذا أتصل بالعقد ثم العامي باي شي يعرف ان العالم قد وصل الي حدّ الاجتهاد وكذلك

المجتهد نفسه متي يعرف انه قد استكمل شرائط الاجتهاد ففيه نظر ومن اصحاب الظاهر مثل داود الاصفهاني وغيره ممن لم يجوّز القياس والاجتهاد في الاحكام وقال الاصول هو الكتاب والسنة والاجماع فقط ومنع ان يكون القياس اصلًا من الاصول وقال اول من قاس ابليس وظنّ ان القياس امر خارج عن مضمون الكتاب والسنة ولم يدر انه طلب حكم الشرع من مناهج الشرع ولم ينضبط قط شريعة من الشرائع الا باقتران الاجتهاد به لان من ضرورة الانتشار في العالم الحكم بان الاجتهاد معتبر وقد راينا الصحابة كيف اجتهدوا وكم قاسوا خصوصاً في مسائل الميراث من توريث الاخوة مع الجدّ وكيفية توريث الكلالة وذلك مما لا يخفي على المتدبر لاحوالهم ثم المجتهدون من المة الامة محصورون في صففين لا يعدوان الي ثالث اصحاب الحديث واصحاب الراي اصحاب الحديث وهم اهل الحجازهم اصحاب مالك بن انس واصحاب محمد بن ادريس الشافعي واصحاب سفيان الثوري واصحاب احمد بن حنبل واصحاب داود بن على بن محمد الاصفهاني وانما سمّوا اصحاب الحديث لان عنايتهم بتصصيل الاحاديث ونقل الاخبار وبناء الاحكام على النصوص ولا يرجعون الى القياس الجلى والمحفى ما وجدوا خبرًا او أثرًا وقد قال الشافعي رضي الله عنه اذا وجدتم لي مذهباً ووجدتم خبرًا علي خلاف مذهبي فاعلموا ان مذهبي ذلك الخبر ومن اصحابه ابو ابرهيم اسمعيل بن يحيي المزني والربيع بن سليمان الجيزي وحرملة بن يحيي التجييي والربيع المرادي وابو يعقوب البويطي والحسن بن محمد بن الصباح الزعفراني ومحمد بن عبد الله بن عبد الحكم المصري وابو ثور ابرهيم بن خالد الكلبي وهم لا ينريدون علي اجتهادة اجتهاداً بل يتصرفون فيما نقل عنه توجيها واستنباطاً ويصدرون عن رابه جملة ولا يخالفونه بتة اصحاب الراي وهم اهل العراق هم اصحاب ابي حنيفة النعمان بن ثابت ومن اصحابه محمد بن الحسن و ابو يوسف يعقوب بن محمد القاضي وزفر بن هذيل والحسن بن زياد اللؤلؤي وابن سماعة وعافية القاضي وابومطيع البلخي وبشر المريسي وانما سمّوا اصحاب الراي لان عنايتهم بتحصيل وجه من القياس والمعني المستنبط من الاحكام وبناء الحوادث عليها وربما يقدّمون القياس الجلي علي احاد الاخبار وقد قال ابو حنيفة رحمه الله علمنا هذا راي وهو احسن ما قدرنا عليه فمن قدر علي غير ذلك فله ما راي ولنا ما رايناة وهولاء ربما يزيدون علي اجتهادة اجتهاداً ويخالفونه في الحكم الاجتهادي وانمسائل التي خالفوة فيها معروفة وبين الفريقين اختلافات كثيرة في الفروع ولهم فيها تصانيف وعليها مناظرات وقد بلغت النهاية في مناهج الظنون حتي كانهم اشرفوا علي القطع واليقين وليس يلزم بذلك تكفير ولا تضليل بل كل مجتهد مصيب كما ذكرنا

الخارجون عن الملة الحنيفية والشريعة الاسلامية ممّن يقول بشريعة واحكام وحدود واعلام وهم قد انقسموا الي من له كتاب صحقق مثل التورية والأنجيل وعن هذا يخاطبهم التنزيل يا أَهْلَ ٱلْكِتَابِ والي من له شهبة كتاب مثل المجوس والمانوية فان الصحف التي انزلت علي ابرهيم عليه السلم قد رفعت الي السماء لاحداث احدثها المجوس ولهذا يجوز عقد العهد والذمام معهم وننجي بهم نحو اليهود والنصاري اذ هم من اهل الكتاب ولكن لا يجوز مناكحتهم ولا اكل ذبائحهم فان الكتاب قد رفع عنهم فنص نقدم ذكر اهل الكتاب لتقدّمهم بالكتاب ونؤخر من له شبهة كتاب

اهل الكتاب الفرقتان المتقابلتان قبل المبعث هم اهل الكتاب والاميون والامي من لا يعرف الكتبة فكانت اليهود والنصاري بالمدينة والاصيون بمكة واهل الكتاب كانوا ينصرون دين الاسباط ويذهبون مذهب بني اسرائيل والاميون كانوا ينصرون دين القبائل ويذهبون مذهب بني اسمعيل ولما انشعب النور الوارد من ادم عليه السلم الي ابرهيم ثم الصادر عنه علي شعبين شعب في بني اسرائيل وشعب في بني اسمعيل وكان النور المتحدر منه الي بني اسرائيل ظاهراً والنور المتحدر منه الي بني اسمعيل مخفياً كان يستدل علي النور الظاهر بظهور الاشخاص واظهار النبوة في شخص شخص ويستدل علي النور المخفي بابانة المناسك والعلامات وستر الحال في الاشخاص وقبلة الفرقة الاولي بيت المقدس وقبلة الفرقة الاولي بيت المقدس رعاية الفرقة الأولي بيت المقدس رعاية المشاعر الحرام وخصماء الفريق الاول الكافرون مثل فرعون وهامان وخصماء الفريق الاول الكافرون مثل فرعون وهامان وخصماء الفريق الثانية المشاعر المتقابلين

اليهود والنصاري هاتان الامتان من كبار امم اهل الكتاب والامة اليهودية اكبرلان الشريعة كانت لموسي عليه السلم وجميع بني اسرائيل كانوا متعبّدين بذلك مكلّفين بالتزام احكام التورية والانجيل الغازل علي المسيع عليه السلم لم يختص احكاماً ولا استبطن حلالاً وحراماً ولكنه رموز وامثال ومواعظ ومزاجر وما سواها من الشرائع والاحكام فمحالة علي التورية كما سنبيّن فكانت اليهود لهذه القضية لم ينقادوا لعيسي عليه السلم وادّعوا عليه انه كان ماموراً بمنابعة موسي وموافقة التورية فعيّر وبدّل وعدّوا عليه تلك التغييرات منها تغيير السبت الى الاحد

ومنها تغيير اكل االخنزير وكان حرامًا في التورية ومنها الختان والغسل وغير ذلك والمسلمون قد بيّنوا إن الامتين قد بدّلوا وحرّفوا والا فعيسي كان مقرراً لما جاء به موسى عليه السلم وكلاهما مبشران بمقدم نبينا نبي الرحمة صلوات الله عليهم اجمعين وقد اصرهم ائمتهم وانبياؤهم وكتابهم بذلك وانما بني اسلافهم الحصون والقلاع بقرب المدينة لنصرة رسول اخر الزمان فامروهم بمهاجرة اوطانهم بالشام الى تلك القلاع والبقاع حتي أذا ظهر وعلن الحق بفاران وهاجر الي دار هجرته يثرب نصروه وعاونوه وذلك قوله تعالى وَكَانُوا مَنْ قَبْلُ يَسْتَفَّتَحُونَ عَلَى ٱلَّذِينَ كَفَرُوا فَلَمَّا جَآءَهُمْ مَا عَرَفُوا كَفَرُوا بِهِ فَلَعْنَةُ ٱللَّهُ عَلَى ٱلْكَافِرِينَ وانما الخلاف بين اليهود والنصاري ما كان يرتفع الا بحكمة اذ كانت اليهود تقول لَيْسَتِ ٱلنَّصَارِيَ عَلَى شَيْءٌ وكانت النصاري تقول لَيْسَتِ ٱلْيَهُولُد عَلَى شَيْءً وَهُمْ يَتْلُونَ ٱلْكِتَابَ وكان النبي عليه السلم يقول لَسْتُمْ عَلَى شَيْءٍ حَتَّي تُقِيمُوا ٱلتَّوْرُاةَ وَٱلْآَجِيلَ وما كان يمكنهم اقامتهما الا باقامة القرآن وتحكيم نبي الرحمة رسول اخر الزمان فلما ابوا ذلك ضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ آلذِّلَّةُ وَٱلْمَسْكَنَةُ وَبَاؤُا بِغَضَب مِنَ ٱللَّهِ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَانُوا يَكُفُرُونَ بِآيَاتِ ٱللَّهِ

اليهود خاصة هاد الرجل اي رجع وتاب وانما لزمهم هذا الاسم لقول موسي عليه السلم انا هدنا اليك اي رجعنا وتضرّعنا وهم امة موسي وكتابهم التورية وهو اول كتاب نزل من السماء اعني ان ما كان نزل علي ابرهيم وغيرة من الانبياء ما كان يسمّي كتاباً بل صحفاً وقد ورد في الخبر عن النبي صلي الله عليه وسلم انه قال ان الله تعالي خلق ادم بيدة وخلق جنّة عدن بيدة وكتب التورية بيدة فاثبت لها اختصاصاً اخر سوي سائر الكتب وقد اشتمل ذلك علي اسفار بيدة فاثبت لها اختصاصاً اخر سوي سائر الكتب وقد اشتمل ذلك علي اسفار

فيذكر مبتداء الخلق في السفر الاول ثم يذكر الاحكام والحدود والاحوال والقصص والمواعظ والاذكار في سفر سفرٍ وأُنزل عليه ايضاً الالواح علي شبه مختصر ما في التورية يشتمل على الاقسام العلمية والعملية قال عزّ ذكرة وكتَّبُّنا لَهُ في ٱلَّأَلْوَاح مِنْ كُلِّ شَيْء مَوْعِظَةً اشارة الى تمام القسم العلمي وَتَفْصِيلًا لِكُلِّ شَيْء اشارة الى تمام القسم العملي قالوا كان موسي قد افضى باسرار التورية والالواح الي يوشع بن نون وصيَّم من بعدة ليفضي الي اولاد هرون لأن الامر كان مشتركاً بينه وبين اخيه هرون اذ قال واشركه في امري وكان هو الوصي فلما مات هرون في حال حيوته انتقلت الوصاية الى يوشع بن نون وديعة فليوصلها الى شبير وشبر ابني هرون قرارًا وذلك أن الوصية والامامة بعضها مستقرّ وبعضها مستودع واليهود تدّعي ان الشريعة لا تكون الا واحدة وهي ابتدأت بموسي وتمّت به فلم يكن قبله شريعة الاحدود عقلية واحكام مصلحية ولم يجيزوا النسخ اصلا يكون بعدة شريعة اخري لان النسخ في الاوامر بداء ولا يجوز البداء على الله ومسائلهم تدورعلي جواز النسخ ومنعه وعلى التشبيه ونفيه والقول بالقدر والجبر وتجويز الرجعة واحالتها اما النسخ فكما ذكرنا واما التشبيه فلانهم وجدوا التورية ملئي من المتشابهات مثل الصورة والمشافهة والتكلم جهرًا والنزول على طور سينا انتقالًا والاستواء على العرش استقرارًا وجواز الروية فوقًا وغير ذلك واما القول بالقدر فهم مختلفون فيه حسب اختلاف الفريقين في الاسلام فالربانيون منهم كالمعتزلة فينا والقراءون كالمجبرة والمشبهة واما جواز الرجعة فانما وقع لهم من امرين احدهما حديث عزير اذ اماته الله ماية عام ثم بعثه والثاني حديث هرون عليه السلم أذ مات في التيه وقد نسبوا موسى الى قتله قالوا حسده لأن

البهود كانت اليه اميل منهم الي موسى واختلفوا في حال موته فمنهم من قال مات وسيرجع ومنهم من قال غاب وسيرجع واعلم أن التورية قد اشتملت باسرها على دلالات وايات تدل على كون شريعة المصطفى عليه السلم حقًّا وكون صاحب الشريعة صادقًا بله ما حرَّفوه وغيَّروه وبدَّلوه اما تحريفًا من حيث الكتبة والصورة واما تحريفًا من حيث التفسير والتاويل واظهرها ذكرة ابرهيم عليه السلم وابنه اسمعيل ودعاؤه في حقّه وفي ذريته واجابة الرب تعالى اياة اني باركت على اسمعيل واولادة وجعلت فيهم الخير كلة وساظهرهم على الامم كلها وسابعث فيهم رسولًا منهم يتلوا عليهم اياتي واليهود معترفون يهذه القصة الا أنهم يقولون أجابه بالملك دون النبوة والرسالة وقد الزمتهم أن الملك الذي سلمتم اهو ملك بعدل وحق ام لا فان لم يكن بعدل وحق فكيف يمنّ على ابرهيم بملك في اولاده هو جور وظلم وإن سلمتم العدل والصدق من حيث الملك فالملك يجب ان يكون صادقًا على الله تعالى فيما يدعيه ويقوله وكيف يكون الكاذب على الله تعالى صاحب عدل وحق اذ لا ظلم اشد من الكذب علي الله تعالي ففي تكذيبه تجويزة وفي التجويز رفع المغة بالنعمة وذلك خلف ومن العجب ان في التورية ان الاسباط من بني اسرائيل كانوا يراجعون القبائل من بني اسمعيل ويعلمون ان في ذلك الشعب علمًا لدنيًّا لم يشتمل التورية عليه وورد في التواريخ أن أولاد اسمعيل كانوا يسمون ال الله واهل الله واولاد اسرائيل ال يعقوب وال موسى وال هرون وذلك كسر عظيم وقد ورد في التورية ان الله تعالى جاء من طور سينا وظهر بساعير وعلن بفاران وساعير جبال بيت المقدس الذي كان مظهر عيسى علية السلم

وفاران جبال مكة الذي كانت مظهر المصطفى صلى الله علية وسلم ولما كانت الاسرار الالهية والانوار الربانية في الوحى والتنزيل والمناجاة والقاويل على مراتب ثلث مبدأ ووسط وكمال والمجيء اشبه بالمبدأ والظهور بالوسط والاعلان بالكمال عتبر التورية عن طلوع صبح الشريعة والتنزيل بالمجيء على طورسينا وعن طلوع الشمس بالظهور علي ساعير وعن البلوغ الي درجة الكمال والاستواء بالاعلان على فاران وفي هذه الكلمة اثبات نبوة المسيم والمصطفى عليهما السلم وقد قال المسيم في الأتجيل ما جئت البطل التورية بل جئت الكملها قال صاحب التورية النفس بالنفس والعين بالعين والانف بالانف والاذن بالاذن والجروم قصاص واقول اذا لطمك اخوك على خدُّك الايمن فضع له خدَّك الايسر والشريعة الاخيرة وردت بالامرين جميعًا اما القصاص ففي قوله تعالى كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِصَاصُ واما العفو ففي قوله تعالى وَأَنْ تَعْفُوا أَقْرَبُ لِلتَّقَوَى ففي التورية احكام السياسة الظاهرة العامة وفى الانجيل احكام السياسة الباطنة النحاصة وفي القرآن احكام السياستين جميعًا وَلَكُمْ فِي ٱلْقِصَاصِ حَيُوةً اشارة الى تحقيق السياسة الظاهرة خُذِ ٱلْعَفُو وَأُمُّر بِٱلْعُرْفِ وَأَعْرُض عَنِ ٱلْجَاهِلِينَ اشارة الي تحقيق السياسة الباطنة الخاصة وقد قال علية السلم هو أن تعفو عمّن ظلمك وتعطى من حرمك وتصل من قطعك ومن العجب أن من رأي غيرة يصدق ما عنده ويكمّله ويرقيه من درجة الى درجة كيف يسوغ له تكذيبه والنسخ في الجقيقة ليس ابطالًا بل هو تكميل وفي التورية احكام عامة واحكام مخصوصة اما باشخاص واما بازمان واذا انتهى الزمان لم يبق ذلك لا محالة ولا يقال انه ابطال او بداء كذلك هاهنا السبت فلو أن اليهود عرفوا لِمَ ورد التكليف بملازمة السبت وهو يوم أي شخص

من الاشخاص وفي مقابلة اية حالة وجزوي اي زمان عرفوا ان الشريعة الاخيرة حق وانها جاءت لتقرير السبت لا لابطاله وهم الذين عدوا في السبت حتى مسخوا قرردة خاسئين وهم يعترفون بان موسي عليه السلم بني بيتاً وصور فيه صورًا واشخاصًا وبين مراتب الصور واشار الي تلك الرموز لكن لما فقدوا الباب باب حطة ولم يمكنهم التسور علي سنن اللصوص تحيروا تائهين وتاهوا متحيرين واختلفوا نيفاً وسبعين فرقة ونحن نذكر منها اشهرها واظهرها عندهم ونترك الباقى هملًا

العنانية نسبوا الى رجل يقال له عنان بن داود راس الجالوت يخالفون سائر اليهود في السبت والاعياد ويقتصرون على اكل الطير والظبا والسمك ويذبحون الحيوان على القفا ويصدّقون عيسى عليه السلم في مواعظه واشاراته ويقولون انه لم يخالف التورية البتة بل قررها ودعا الناس اليها وهو من بني اسرائيل المتعبدين بالتورية ومن المستجيبين لموسى علية السلم الا أنهم لا يقولون بنبوته ورسالته ومن هولاء من يقول ان عيسي عليه السلم لم يدّع أنه نبي مرسل وأنه صاحب شريعة ناسخة لشريعة موسى عليه السلم بل هو من اولياء الله المخلصين العارفين احكام التورية والانجيل ليس كتابًا منزلًا عليه ووحيًا من الله تعالى بل هو جمع احواله من مبداية الى كمالة وانما جمعه اربعة من اصحابه الحواريين فكيف يكون كتابًا منزلًا قالوا واليهود ظلموا حيث كذبوه اولًا ولم يعرفوا بعد دعواه وقتلوه اخرًا ولم يعلموا بعد محله ومغزاه وقد ورد في التورية ذكر المشيحا في مواضع كثيرة وذلك هو المسيم ولكن لم يرد له النبوة ولا الشريعة الناسخة ورد فارقليطا وهو الرجل العالم وكذلك ورد ذكره في الأنجيل فوجب حملة على ما وجد وعالمي من الدعي ذلك تحقيقه وحده

العيسوية نسبوا الي ابي عيسي اسحاق بن يعقوب الاصفهاني وقيل اسمه عوفيد الوهيم أي عابد الله كان في زمان المنصور وابتداً دعوته في زمن اخر ملوك بني امية مروان بن محمد الحمار فاتبعة بشر كثير من اليهود وادّعوا له ايات ومعجزات وزعموا انه لما حورب خط على اصحابه خطاً بعود آس وقال اقيموا في هذا الخط فليس ينالكم عدو بسلاح فكان العدو يحملون عليهم حتى اذا بلغوا الخط رجعوا عنهم خوفًا من طلسم او عزيمة ربما وضعها ثم ابو عيسى خرج من الخط وحدة على فرسة فقاتل وقتل من المسلمين كثيرًا وذهب الى بني موسى بن عمران الذين هم وراء الرصل ليسمعهم كالم الله وقيل أنه لما حارب اصحاب المنصور بالري قتل وقتل اصحابه وزعم عيسي انه نبي وانه رسول المسيم المنتظر وزعم أن للمسيح خمسة من الرسل ياتون قبلة وأحداً بعد وأحد وزعم أن الله تعالى كلّمه وكلّفه ان يخلّص بني اسرائيل من ايدي الامم العاصين والملوك الظالمين وزعم أن المسيح افضل ولد أدم وأنه أعلي منزلة من الانبياء المأضين واذ هو رسوله فهو افضل الكل ايضاً وكان يوجب تصديق ألمسيم ويعظم دعوة الداعي وزعم أن الداعي ايضًا هو المسيع وحرّم في كتابة الذبائم كلها ونهي عن اكل ذي روح على الاطلاق طيرًا كان او بهيمة واوجب عشر صلوات وامر اصحابة باقامتها وذكر اوقاتها وخالف اليهود في كثير من احكام الشريعة الكبيرة المذكورة في التورية

المقاربة واليون عانية نسبوا الي يون عان رجل من همدان وقيل كان اسمة يهودا يحتّ على الرهد وتكثير الصلوة و ينهي عن اللحوم والانبذة وفيما نُقل عنه تعظيم

امر الداعي وكان يزعم ان للتورية ظاهرًا وباطنًا وتنزيلًا وتاويلًا خالف بتاويلاته عامة اليهود وخالفهم في التشبيه ومال الى القدر واثبت الفعل حقيقة للعبد وقدر الثواب والعقاب عليه وشدد في ذلك ومنهم الموشكانية اصحاب موشكا على مذهب يونعان غير انه كان يوجب الخروج علي مخالفية ونصب القتال معهم فخرج في تسعة عشر رجلًا فقتل بناحية قم وذكر عن جماعة من الموشكانية انهم اثبتوا نبوة المصطفي عليه السلم الي العرب وسائر الناس سوي اليهود النهم اهل ملة وكتاب وزعمت فرقة من المقاربة ان الله تعالى خاطب الانبياء بواسطة ملك اختاره وقدّمه علي جميع الخلائق واستخلفه عليهم قانوا فكل ما في التورية وسائر الكتب من وصف الله عز وجل فهو خبر عن ذلك الملك والا فلا يجوز ان يوصف الباري تعالي بوصف قالوا فان الذي كلّم موسى عليه السلم تكليمًا هو فلك الملك والشجرة المذكورة في التورية هو ذلك الملك ويتعالى الرب تعالى عن أن يكلّم بشرًا تكليمًا وحمل جميع ما ورد في التورية من طلب الروية وشافهت الله وجاء الله وطلع الله في السحاب وكتب التورية بيده واستوي علي العرش قرارًا وله صورة ادم وشعر قطط ووفرة سوداء وانه بكى على طوفان نوح حتى رمدت عيناه وانه ضحك الجبّار حتى بدت نواجده الى غير ذلك على ذلك الملك قال ويجوز في العادة ان يبعث ملكًا واحدًا من جملة خواصة ويلقي عليه اسمه ويقول هذا هو رَسولي ومكانه فيكم مكاني وقوله وامرة قولى وامري وظهورة عليكم ظهوري كذلك يكون حال ذلك الملك وقيل أن أريوس قال في المسيح أنه هو الله وأنه صفوة العالم أخذ قوله من هولاء وهم كانوا قبل اربوس باربع ماية سنة وهم اصحاب زهد وتقشّف وقيل

صاحب هذه المقالة هو بنيامين النهاوندي قرّر لهم هذا المذهب واعلمهم ان الايات المتشابهة في التورية كلها ماوَّلة وانه تعالى لا يوصف باوصاف البشر ولا يشبه شيًا من المخلوقات ولا يشبهه شي منها وانما المراد بهذه الكلمات الواردة في التورية ذلك الملك المعظم وهذا كما يحمل في القران المجبى والاتيان على اتيان ملك من الملائكة وهو كما قال في حق مريم عليها السلم ونَفَخْنا فيها منْ رُوحِنا وفي موضع اخر فَنَغَخْنا فيه مِنْ رُوحِنا وانما النافخ جبريل حين تَمَثّلَ لَهَا بَشَرًا سَوِياً لِيَهُبَ لَهَا غُلاماً زِكَيًّا

السامرة هولاء قوم يسكنون بيت المقدس وقرايا من اعمال مصر يتقشفون في الطهارة اكثر من تقشف سائر اليهود اثبتوا نبوة موسى وهرون ويوشع بن نون عليهم السلم وانكروا نبوة من بعدهم راسًا الا نبيًا واحدًا وقالوا التورية ما بشرت الا بنبي واحد ياني من بعد موسى يصدق ما بين يديه من التورية ويحكم بحكمها ولا يخالفها البتة وظهر في السامرة رجل يقال له الالفان ادّعي النبوة وزعم انه هو الذي بشر به موسى وانه هو الكوكب الذي ورد في التورية انه يضيء ضوء القمر وكان ظهورة قبل المسيم عليه السلم بقريب من ماية سنة وافترقت السامرة الي دوستانية وهم الالفانية والى كوسانية والدوستانية معناها الفرقة المتفرقة الكاذبة والكوسانية معناها الجماعة الصادقة وهم يقرون بالاخرة والثواب والعقاب فيها والدوستانية تزعم أن الثواب والعقاب في الدنيا وبين الفريقين اختلاف في الاحكام والشرائع وقبلة السامرة جبل يقال له غريم بين بيت المقدس ونابلس قالوا أن الله تعالى أمر داود النبي عليه السلم أن يبني بيت المقدس جبل نابلس وهو الطور الذي كلم الله عليه موسى عليه السلم فحول داود الى

ايليا وبني البيث ثمّة وخالف الامر وظلم والسامرة توجهوا الي تلك القبلة دون سائر اليهود ولغتهم غير لغة اليهود وزعموا ان التورية كانت بلسانهم وهي قريبة من العبرانية فنقلت الى السريانية فهذه اربع فرق هم الكبار وانشعبت منهم الفرق الي احدي وسبعين فرقة وهم باسرهم اجمعوا علي أن في التورية بشارة بواحد بعد موسى وانما افتراقهم اما في تعيين ذلك الواحد او في الزيادة على الواحد وذكر المشيحا واثارة ظاهر في الاسفار وخروج واحد في اخر النرمان وهو الكوكب المضىء الذي تشرق الارض بنورة ايضًا متَّفق عليه واليهود على انتظاره والسبت يوم ذالك الرجل وهو يوم الاستواء بعد الخلق وقد اجمعت اليهود على أن الله تعالى لما فرغ من خلق السماوات استوي على عرشه مستلقيًا على قفاه واضعا احدي رجليه على الاخري فقالت فرقة منهم أن الستة الايام هي ستة الاف سنة فان يومًا عند الله كالف سنة مما يعدّ بالسير القمري وذلك هو ما مضى من لدن ادم الى يومنا هذا وبه يتم الخلق ثم اذا بلغ الخلق الى النهاية ابتدأ الامرومن ابتداء الامر يكون الاستواء على العرش والفراغ من الخلق وليس ذلك امرًا كان ومضي بل هو في المستقبل اذا عددنا الايام بالالوف

النصاري امة المسيح عيسي بن مريم عليه السلم وهو المبعوث حقّاً بعد موسي عليه السلم المبشر به في التورية وكانت له ايات ظاهرة وبيّنات زاهرة مثل احياء الموتي وابراء الاكمه والابرص ونفس وجوده وفطرته اية كاملة علي صدقه وذلك حصوله من غير نطفة سابقة ونطقه من غير تعليم سالف وجميع الانبياء بلاغ وحيهم اربعون سنة وقد اوحي اليه انطاقًا في المهد واوحي اليه ابلاغًا عند

الثلثين وكانت مدة دعوته ثلث سنين وثلثة اشهر وثلثة ايام فلما رفع الى السماء اختلف المحواريون وغيرهم فيه وانما اختلافاتهم تعود الى امرين احدهما كيفية نزوله واتصاله بأمة وتجسد الكلمة والثاني كيفية صعوده وأتصاله بالملائكة وتوحد الكلمة اما الاول فقضوا بتجسد الكلمة ولهم في كيفية الاتحاد والتجسد كلام فمذهم من قال اشرق علي الجسد اشراق النور علي الجسم المشفّ ومنهم من قال انطبع فيه انطباع النقش في الشمعة ومنهم من قال ظهر به ظهور الروحاني بالجسماني ومنهم من قال تدرّع اللاهوت بالفاسوت ومنهم من قال مازجت الكلمة جسد المسيم ممازجة اللبن الماء واثبتوا لله تعالى اقانيم ثلثة قالوا الباري تعالى جوهر واحد يعنون به القائم بالنفس لا التحييز والحجمية فهو واحد بالجوهرية ثلثة بالاقنومية ويعنون بالاقانيم الصفات كالوجود والحيوة والعلم والاب والابن وروح القدس وانما العلم تدرع وتجسد دون سائر الاقانيم وقالوا في الصعود انه قشل وصلب قتله اليهود حسدًا وبغيًا وانكارًا لنبوته ودرجته ولكن القتل ما ورد على المجزو اللاهري وانها ورد على الجزو الناسوي قالوا وكمال الشخيص الانساني في ثلثة اشياء نبوة وامامة وملكة وغيرة من الانبياء كانوا موصوفين بهذه الخصال انثلث أو ببعضها والمسيم عليه السلم درجته فوق ذلك لأنه الابن الوحيد فلا نظير له ولا قياس له الى غيرة من الانبياء وهو الذي به غفر زلة ادم عليه السلم وهو الذي يحاسب الخلق ولهم في النزول خلاف فمنهم من يقول ينفزل قبل يوم القيامة كما قال اهل الاسلام ومنهم من يقول لا نزول له الا يوم الحساب وهو بعد أن قتل وصلب نزل ورأي شخصة شمعون الصفا فكلَّمة وأوصى اليه ثم فارق الدنيا وصعد الى السماء وكان وصيّة شمعون الصفا وكان افضل المحوارييين علماً

وزهدًا وادبًا غيران فولوس شوش امرة وصيّر نفسة شريكًا له وغيّر اوضاع علمه وخلطه بكلام الفلاسفة ووسواس خاطرة ورايت رسالة لفولوس كتبها الى اليونانيين انكم تظنُّون أن مكان عيسى كمكان سائر الانبياء وليس كذلك بل أنما مثلة مثل ملكيزداق وهو ملك السلم الذي كان ابرهيم يعطى الية العشور فكان يبارك على ابرهيم ويمسح راسة ومن العجب انه نقل في الاناجيل أن الرب تعالى قال انك انت الابن الوحيد ومن كان وحيدًا كيف يمثّل بواحد من البشر ثم ان اربعة من الحواريين اجتمعوا وجمع كل واحد منهم جمعًا للانجيل وهم متي ولوقا ومارقوس ويوحنا وخاتمة انجديل متي انه قال اني ارسلكم الى الامم كما ارسلني ابي اليكم فاذهبوا وادعوا الامم باسم الاب والابن وروح القدس وفاتحة انجيل يوحنا علي القديم الازلي قد كانت الكلمة وهو ذا الكلمة كانت عند الله والله هو كان الكلمة وكل كان بيدة ثم انترقت النصاري اثنتين وسبعين فرقة وكبار فرقهم ثلثة الملكائية والنسطورية واليعقوبية وانشعبت منها الاليانية والبليارسية والمقدانوسية والسبالية والبوطينوسية والبولية الى سائرالفرق

الملكائية اصحاب ملكا الذي ظهر بالروم واستولي عليها ومعظم الروم ملكائية قالوا ان الكلمة اتتحدت بحسد المسيح وتدرعت بناسوته ويعنون بالكلمة اقنوم العلم ويعنون بروح القدس اقنوم الحيوة ولا يسمون العلم قبل تدرّعه به ابناً بل المسيح مع ما تدرّع به ابن فقال بعضهم ان الكلمة مازجت جسد المسيح كما يمازج الخمر اللبن او الماء اللبن وصرحت الملكائية بان الجوهر غير الاقانيم وذلك كالموصوف والصفة وعن هذا صرحوا باثبات التثليث واخبر عنهم القران لَقَدْ كَفَرْ اللّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللّهَ ثَالِثُ ثَلَقَةٍ وقالت الملكائية المسيح ناسوت كلي لا

جزوي وهو قديم ازلي من قديم ازلي وقد ولدت مريم عـلـيـها السلم الهًا ازلـيـاً والقتل والصلب وقع على الناسوت واللاهوت معًا واطلقوا لفظ الابوة والبنوة على الله عز وجل وعلى المسيم لما وجدوا في الانجيل حيث قال انك انت الابن الوحيد وحيت قال شمعون الصفا انك ابن الله حقًا ولعل ذلك من مجاز اللغة كما يقال لطلاب الدنيا ابناء الدنيا ولطلاب الاخرة ابناء الاخرة وقد قال المسيم للحواريين انا أقول لكم أحبوا أعداءكم وبركوا على لاعنيكم واحسنوا ألى مبغضيكم وصلُّوا على من يوذيكم لكي تكونوا ابناء ابيكم الذي في السماء الذي تشرق شمسة على الصالحين والفجرة وينزل قطرة على الابرار والاثمة وتكونوا تامين كما أن أباكم الذي في السماء تام وقال انظروا صدقاتكم فلا تعطوها قدام الناس لتراؤهم فلا يكون لكم اجرعند ابيكم الذي في السماء وقال حين كان يصلب اذهب الى ابي وابيكم ولما قال اريوس القديم هو الله والمسيم مخلوق اجتمعت البطارقة والمطارنة والاساقفة في بلد قسطنطنية بمحضرمن ملكهم وكانوا ثلثماية وتلثة عشر رجلًا واتفقوا على هذه الكلمة اعتقاداً ودعوة وذلك قولهم نومن بالله الواحد الاب مالك كل شي وصانع ما يُرَي وما لا يُري وبالابن الواحد ايشوع المسيم ابن الله الواحد بكر الخلائق كلها وليس بمصنوع اله حق من الله حق من جوهر ابية الذي بيدة اتقنت العوالم وكل شي الذي من اجلنا ومن اجل خلاصنا نزل من السماء وتجسد من روح القدس وولد من مريم البتول وصلب ايام فيلاطوس ودفن ثم قام في اليوم الثالث وصعد الي السماء وجلس عن يمين ابيه وهو مستعد للمجي تارة اخري للقضاء بين الاموات والاحياء ونومن بروح القدس الواحد روح الحق الذي يخرج من ابيه وبمعمودية واحدة لغفران الخطايا وبجماعة واحدة قدسية مسيحية جاثليقية وبقيام ابداننا وبالحيوة الدائمة ابد الابدين هذا هو الآتفاق الاول علي هذه الكلمات وفيه اشارة الي حشر الابدان وفي المنصاري من قال بحشر الارواح دون الابدان وقال ان عاقبة الاشرار في القيامة غمّ وحزن الجهل وعاقبة الاخيار سرور وفرح العلم وانكروا ان يكون في الجنة نكاح واكل وشرب وقال مار اسحاق منهم ان الله تعالى وعد المطبعين وتوعد العاصين ولا يجوز ان يخالف الوعد لانه لا يليق بالكرم لكن يخالف الوعيد فلا يعذب العصاة ويرجع الخلق الي سرور وسعادة وعمم هذا يخالف الوعيد فلا يعذب العصاة ويرجع الخلق الي سرور وسعادة وعمم هذا في الكل اذ العقاب الابدي لا يليق بالجواد الحق

النسطورية اصحاب نسطور الحكيم الذي ظهر في زمان المامون وتصرف في الاناجيل بحكم راية واضافته اليهم اضافة المعتزلة الي هذة الشريعة قال ان الله تعالي واحد فو اقانيم ثلثة الوجود والعلم والحيوة وهذة الاقانيم ليست زائدة علي الذات ولا هي هو واتحدت الكلمة بجسد عيسي علية السلم لا علي طريق الامتزلج كما قالت الملكائية ولا علي طريق الظهورية كما قالت اليعقوبية ولكن كاشراق الشمس في كوة او علي بلور او كظهور النقش في الخاتم واشبة المذاهب بمذهب نسطور في الاقانيم احوال ابي هاشم من المعتزلة فانة يثبت خواص مختلفة لشي واحد ويعني بقولة هو واحد بالجوهر اي ليس مركباً من جنس بل هو بسيط واحد ويعني بالحيوة والعلم اقنومين جوهرين اي اصلين مبدأين للعالم ثم فسر العلم بالنطق والكلمة ويرجع منتهي كلامه الي اثبات مبدأين للعالم ثم فسر العلم بالنطق والكلمة ويرجع منتهي كلامه الي اثبات المعاني تتغاير في الانسان لكونة مركباً وهو جوهر بسيط غير مركب وبعضهم المعاني تتغاير في الانسان لكونة مركباً وهو جوهر بسيط غير مركب وبعضهم

يثبت لله تعالى صفات اخر بمنزلة انقدرة والارادة وتحوهما ولم يجعلوها اقانيم كما جعلوا الحيوة والعلم اقنومين ومنهم من اطلق القول بأن كل واحد من الاقانيم الثلثة حتى ناطق اله وزعم الباقون أن أسم الآله لا ينطلق على كل واحد من الاقانيم وزعموا أن الابن لم يزل متولدًا من الاب وانما تجسُّد واتَّحد بجسد المسيم حين ولد والحدوث راجع الى الجسد والناسوت فهو اله وانسان اتحدا وهما جوهران اقنومان طبيعتان جوهر قديم وجوهر محدث اله تام وانسان تام ولم يبطل الآتحاد قدم القديم ولا حدوث المحدث لكنهما صارا مسيحاً واحداً مشيئة واحدة وربما بدلوا العبارة فوضعوا مكان الجوهر الطبيعة ومكان الاقذوم شخصًا واما قولهم في القتل والصلب فبخالف قول الملكائية واليعقوبية قالوا ان القتل وقع على المسيم من جهة ناسوته لا من جهة لاهوته لان الاله لا تحلُّه الالم وبوطينوس وبولى الشمشاطي يقولان أن الاله واحد وأن المسيم أبددا من مريم عليهما السلم وانه عبد صالح مخلوق الا أن الله تعالى شرَّفه وكرَّمه لطاعته وسمّاء ابنًا علي التبنّي لا علي الولادة والأتحاد ومن النسطورية قوم يقال لهم المصلين قالوا في المسيم مثل ما قال نسطور الا أنهم قالوا أذا أجتهد الرجل في العبادة وترك التغذي باللحم والدسم ورفض الشهوات النفسانية الحيوانية يصفى جوهرة حتى يبلغ ملكوت السموات ويرى الله تعالى جهرا وينكشف له ما في الغيب فلا يخفى عليه خافية في الارض ولا في السماء ومن النسطورية من ينفى التشبية ويثبت القول بالقدر خيرة وشرة من العبد كماقالت القدرية

اليعقوبية اصحاب يعقوب قالوا بالاقانيم الثلثة كما ذكرنا الا انهم قالوا انقلبت الكلمة لحماً ودماً فصار الاله هو المسيح وهو الظاهر بجسدة بل هو هو وعلهم اخبرنا 2 A

القران الكريم لَقَدْ كَفَرْ ٱلَّذِينَ قَالُوا إِنَّ ٱللَّهَ هُوٓ ٱلْمَسِيعُ آبْنُ مَرْيَمَ فمنهم من قال المسيح هو الله ومنهم من قال ظهر اللاهوت بالناسوت فصار ناسوت المسيم مظهر الحق لا على طريق حلول جزو فيه ولا علي سبيل اتحاد الكلمة التي هي في حكم الصفة بل صار هو هو وهذا كما يقال ظهر الملك بصورة الانسان او ظهر الشيطان بصورة حيوان وكما اخبر التنزيل عن جبريل علية السلم فَتَمَثَّلَ لَهَا بَشَرًا سُوِيًّا وزعم اكثر المعقوبية أن المسيع جوهر واحد اقنوم واحد الا أنه من جوهرين وربما قالوا طبيعة واحدة من طبيعتين فجوهر الاله القديم وجوهر الانسان المحدث تركبا كما تركبت النفس والبدن فصارا جوهرا واحدأ اقنومًا واحداً وهو انسان كله واله كله فيقال الانسان صار الها ولا ينعكس فلايقال الاله صار انسانًا كالفحمة تطرح في النارفيقال صارت الفحمة نارًا ولا يقال صارت النار فحمة وهي في الحقيقة لا نار مطلقة ولا فحمة مطلقة بل هي جمرة وزعموا ان الكلمة اتّحدت بالانسان الجزوي لا الكلي وبهما عبّروا عن الاتّحاد بالامتزاج والادراع والحلول كحلول صورة الانسان في المرآة المجلوة واجمع اصحاب التثليث كلهم على أن القديم لا يجوز أن يتّحد بالمحدث الا أن الاقنوم الذي هو الكلمة التحدت دبون سائر الاقانيم واجمعوا على ان المسيم علية السلم ولد من مريم عليها السلم وقتل وصلب ثم اختلفوا في كيفية ذلك فقالت الملكائية واليعقوبية أن الذي ولدت مريم هو الاله فالملكائية لما اعتقدت أن المسيم ناسوت كلي ازلي قالوا أن مريم أنسان جزوي والجزوي لا يلد الكلى وأنما ولدة الاقنوم القديم واليعقوبية نما اعتقدت أن المسيع هو جوهر من جوهرين وهو انه وهو المواود قالوا أن مريم ولدت الها تعالى الله عن قولهم علوًا كبيرًا وكذلك

قالوا في القتل وقع على الجوهر الذي هو من جوهرين قالوا ولو وقع علي احدهما لبطل الأتحاد وزعم بعضهم انا نثبت وجهين للجوهر القديم فالمسيح قديم من وجه محدث من وجه وزعم قوم من اليعقوبية ان الكلمة لم تاخذ من مريم شيئًا لكنها مرّت بها كالماء في الميزاب وما ظهر من شخص المسيم عليه السلم في الاعين هو كالخيال والصورة في المرآة والا فما كان جسمًا متجسَّمًا كثيفًا في المحقيقة وكذلك القتل والصلب انما وقع على الخيال والحسبان وهولاء يقال لهم الاليانية وهم قوم بالشام واليمن والارمينية قالوا وانما صلب الاله من اجلنا حقي يخلصنا وزعم بعضهم أن الكلمة كانت تداخل جسم المسهم عليه السلم أحيانًا فتصدر عنه الايات من احياء الموتي وابراء الاكمه والابرص وتفارقه في بعض الاوقات فقرد عليه الالام والاوجاع ومنهم بليارس واصحابه وحكى عنه أنه كان يقول أذا صارت الغاس الى الملكوت الاعلى اكلوا الف سنة وشربوا وناكحوا ثم صاروا الى النعيم الذي وعدهم اريوس كلها لذة وسرور وراحة وحبور لا اكل فيها ولا شرب ولا نكام وزعم مقدانيوس أن الجوهر القديم اتنومان فحسب أب وابن والروح مخلوق وزعم سباليوس أن القديم جوهر واحد اقنوم واحد له ثلث خواص وآتحد بكليته بجسد عيسي بن مريم عليهما السلم وزعم اربوس ان الله واحد سماه اباً وان المسيم كلمة الله وابنه على طريق الاصطفاء وهو مخلوق قبل خلق العالم وهو خالق الاشياء وزعم أن لله تعالى روحًا مخلوقة اكبر من سائر الاروام وانها واسطة بين الاب والابن تودي اليه الوحى وزعم أن المسيم ابتدأ جوهرًا لطيفًا روحانيًا خالصًا غير مركب ولا ممزوج بشي من الطبائع وانما تدرّع بالطبائع الاربع عند الأتحاد بالجسم الماخوذ من مريم وهذا اريوس قبل

الفرق الثلث فتبرّؤا منه لمخالفتهم اياة في المذهب

من له شبهة كتاب قد بيّنًا كيفية تحقيق الكتاب وميّزنا بين حقيقة الكتاب وشبهة الكتاب وإن الصحف التي كانت البرهيم عليه السلم كانت شبهة كتاب وفيها مناهج علمية ومسالك عملية اما العلميات فتقرير كيفية الخلق والابداع وتسوية المخلوقات على نسبة نظام وقوام تحصل منها حكمته الازلية وتنفذ فيها مشيئته السرمدية ثم تقرير التقدير والهداية عليها ليتقدّر كل نوع وصنف بقدرة المحكوم المحتوم ويقبل هدايته السارية في العالم بقدر استعدادة المعلوم والعلم كل العلم لا يعدوا هذين النوعين وذلك قوله تعالى سَبِّح آسْمَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَي ٱلَّذِي خَلَقَ فَسَوِّي وَآلَّذِي تَدَّرَ فَهَدي وقال عز وجل خبرًا عن ابرهيم عليه السلم أَلَّذِي خَلَقَنِي فَهُوَ يَهْدِين وخبرًا عن موسى عليه السلم أَلَّذِي اَعْطَى كُلَّ شَيْءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هُدَي واما العمليات فتزكية النفوس عن درن الشبهات وذكر الله تعالى باقامة العبادات ورفض الشهوات الدنية وايثار السعادات الاخروية ولن يحصل البلوغ الى كمال المعاد الا باقامة هذين الركنين اعنى الطهارة والشهادة والعمل كل العمل لا يعدوا هذين النوعين وذلك قوله تعالى قَدْ أَقْلَمَ مَنْ تَزَكَّي وَذَكَرَ آشَمَ رَبِّهِ فَصَلَّى بَلْ تُؤْمرُونَ ٱلْحَيوَةُ ٱلدُّنَّيا وَالْآخِرَةُ خَنَّرُ وَأَبْقي ثم قال عزمن قائل إنَّ هَذَا لَفِي ٱلصَّحُفِ الْأُولَي صُحُفِ إِبْرُهِيمَ وَمُوسَى فبين أن الذي اشتمل عليه الصحف هو ما اشتمل عليه هذه السورة وبالحقيقة هذا هو الاعجاز المعنوي

المجوس واصحاب الاثنين والمانوية وسائر فرقهم المجوسية يقال لهم الدين الاكبر والملة العظمي اذ كانت دعوة الانبياء بعد ابرهيم الخليل عليه السلم لم تكن في العموم كالدعوة الخليلية ولم يثبت لهامن القوة والشوكة والملك والسيف مثل الملة

الحنيفية اذكانت ملوك العجم كلها على ملة ابرهيم وجميع من كان في زمان كل واحد مفهم من الرعايا في البلاد على اديان ملوكهم وكان لملوكهم مرجع هو موبذ موبذان اعلم العلماء واقدم الحكماء يصدرون عن امرة ولا يرجعون الا الي راية ويعظَّمونه تعظيم السلاطين لنحلفاء الوقت وكانت دعوة بني اسرائيل اكثرها في بلاد الشام وما وراها من المغرب وقل ما سري من ذلك الي بلاد العجم وكانت الفرق في زمان ابرهيم الخليل راجعة الي صنفين احدهما الصابية والثاني الحنفاء فالصابية كانت تقول انّا نحمتاج في معرفة الله تعالى ومعرفة طاعته واوامره واحكامه الى متوسط لكن ذلك المتوسط يجب ان يكون روحانيًا لا جسمانيًا وذلك لزكاء الروحانيات وطهارتها وقربها من رب الارباب والجسماني بشر مثلفا ياكل مما ناكل ويشرب مما نشرب يماثلنا في المادة والصورة قالوا وَلَدِّنَّ أَطَعْتُمْ بَشَرًا مِثْلَكُمُ إِنَّا لَخَاسِرُونَ والحنفاء كانت تقول أنَّا تحتاج في المعرفة والطاعة الى متوسّط من جنس البشر يكون درجته في الطهارة والعصمة والتاييد والحكمة فوق الروحانيات يماثلنا من حيث البشرية ويمايزنا من حيث الروحانية فيتلقى الوحى بطرف الروحانية ويلقى الى نوع الانسان بطرف البشرية وذلك قوله تعالى قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرَّ مِثْلُكُمْ يُوحَي إِلَيَّ وقال عَزَّ ذكره قُلْ سُبْحَانَ رَبِّي هَلْ كُنْتُ الَّا بَشَرًا رَسُولًا ثم لما لم يتطرق للصابية الاقتصار علي الروحانيات البحتة والتقرب اليها باعيانها والتلقي منها بذواتها فزعت جماعة الي هياكلها وهي السيارات السبع وبعض الثوابت فصابية الروم مفزعها السيارات وصابية الهند مفزعها الثوابت وسنذكر مذاهبهم على القفصيل أن شاء الله تعالى وربما نزلوا عن الهياكل الى الاشخاص التي لا تسمع ولا تبصر ولا تغني عن الانسان شيئًا

والفرقة الاولي هم عبدة الكواكب والثانية هم عبدة الاصنام وكان الخليل مكلَّفاً بكسر المذهبين على الفرقتين وتقرير الحنيفية السمحة السهلة احتم على عبدة الاصنام قولًا وفعلًا كسرًا من حيث القول وكسرًا من حيث الفعل فقال لابية ازر يَا أَبَّتِ لِمَ تَعْبُدُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْصِرُ وَلَا يُغْنِي عَنْكَ شَيًّا الايات حتى جَعَلَهُمْ جُذَاذًا الَّا كَبِيرًا لَهُمْ وذلك الزام من حيث الفعل وافعام من حيث الكسر ففرع من ذلك كما قال تعالى وَتِلْكَ حُجَّتُنَا آتَيْنَاهَا ابْرُهِيمَ عَلَى قَوْمِهِ نَرْفُحُ دَرَجَاتٍ مَنْ نَشَآءُ إِنَّ رَبَّكَ حَكِيمٌ عَلِيمٌ ابتدأ بابطال مذاهب عبدة الاوثان على صيغة الموافقة كما قال وَكَذَالِكَ نُرِي إَبْرَهِيمَ مَلَكُوتَ ٱلسَّمَواتِ وَٱلْأَرْضِ اي كما اتيغاه الحجة كذلك نريه المحجة فساق الالزام على اصحاب الهياكل مساق الموافقة في المبدأ والمخالفة في النهاية ليكون الالزام ابلغ والافحام اقوي والَّا فابرهيم الخمليل عليه السلم لم يكن في قوله هذا ربي مشركًا كما لم يكن في قوله بَلْ نَعَلَهُ كَبِيرُهُمْ هَذَا كاذباً وسوق الكلام على جهة الالزام غير وسوقه على جهة الالتزام غير فلما اظهر الحجّة وبيّن المحجة قرّر الحنيفية التي هي الملة الكبري والشريعة العظمى وفالك هو الدين القيّم وكانت الانبياء من اولادة كلهم يقرّرون المعنيفية وبالخصوص صاحب شرعنا محمد صلوات الله عليه كان في تقريرها قد بلغ النهاية القصوي واصاب في المرمي واصمي ومن العجب ان التوحيد من اخص اركان الحنيفية ولهذا يقترن نفى الشرك بكل موضع ذكر الحنيفية حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ حُنَفَاءَ لِلَّهِ غَيْرَ مُشْرِكِينَ بِهِ ثُمُ الثنوية اختصت بالمجوس حتي اثبتوا اصلين اثنين مدبرين قديمين يقتسمان الخير والشر والنفع والضر والصلاح والفساد يسمون احدهما النور والثاني الظلمة وبالفارسية يزدان

واهرمن ولهم في ذلك تفصيل مذهب ومسائل المجوس كلها تدور علي قاعدتين احديهما بيان سبب خلاص النور بالظلمة والثانية بيان سبب خلاص النور من الظلمة وجعلوا الامتزاج مبدأً والخلاص معاداً

المجوس اثبتوا اصلين كما ذكرنا الا ان المجوس الاصلية زعموا ان الاصلين لا يجوز ان يكونا قديمين ازليدين بل الغور ازلي والظلمة محدثة ثم لهم اختلاف في سبب حدوثها أمِن الغور حدثت والغور لا يحدث شرَّا جزويًا فكيف يحدث اصل الشرام شي اخر ولا شي يشترك الغور في الاحداث والقدم وبهذا يظهر خبط المجوس وهولاء يقولون المبدأ الاول من الاشخاص كيومرث وربما يقولون زروان الكبير والذي الاخر زرادشت والكيومرثية يقولون كيومرث هو ادم عليه السلم وقد ورد في تواريح الهند والعجم كيومرث ادم و بخالفهم سائر التواريح

الكيومرثية اصحاب المقدّم الاول كيومرث اثبتوا اصلين يزدان واهرمن وقالوا يزدان الله ومرثية اصحاب المقدّم الاول كيومرث اثبتوا الله يزدان فكر في نفسه انه لو كان لي مذارع كيف يكون وهذه الفكرة ردية غير مناسبة لطبيعة النور فحدث الظلام من هذه الفكرة وسمّي اهرمن وكان مطبوعًا علي الشر والفتنة والفساد والضرر والاضرار فخرج علي النور وخالفه طبيعة وقولاً وجرت محاربة بين عسكر النور وعسكر الظلمة ثم ان الملائكة توسطوا فصالحوا علي ان يكون العالم السفلي خالصًا لاهرمن سبعة الاف سنة ثم يخلي العالم ويسلمه الي النور والذين كانوا في الدنيا قبل الصلح ابادهم واهلكهم ثم بدأ برجل يقال له كيومرث وحيوان يقال له ثور فقتلهما فنبت من مسقط ذلك الرجل ربباس وخرج من اصل ريباس رجل يسمّي ميشه وامراة اسمها ميشانه

وهما ابوا البشر ونبت من مسقط الثور الانعام وسائر الحيوانات وزعموا ان النور خير الناس وهم ارواح بلا اجساد بين ان يرفعهم عن مواضع اهرمن وبين ان تلبسهم الاجساد فيحاربون اهرمن فاختاروا لبس الاجساد ومحاربة اهرمن علي ان يكون لهم النصرة من عند النور والظفر بجنود اهرمن وحسن العاقبة وعند الظفر به واهلات جنوده يكون القيامة فذاك سبب الامتزاج وهذا سبب الخلاص

الرروانية قالوا أن النور أبدع أشخاصاً من نور كلها روحانية نورانية ربانية لكن الشخص الاعظم الذي اسمة زروان شك في شي من الاشياء فحدث اهرمن الشيطان من ذلك الشك وقال بعضهم لا بل أن زروان الكبير قام فزمزم تسعة الأف وتسع ماية وتسعًا وتسعين سنة ليكون له ابن فلم يكن ثم حدّث نفسه وفكر وقال لعل هذا العالم ليس بشى فحدث اهرمن من ذلك الهم الواحد وحدث هرمز من ذلك العلم فكانا جميعًا في بطن واحد وكان هرمز اقرب من باب الخروج فاحدال اهرمن الشيطان حتى شق بطن امَّه فخرج قبله واخذ الدنيا وقيل أنه لما مثل بين يدي زروان فابصرة وراي ما فيه من الخبث والشرارة والفساد ابغضه فلعنه وطرده فمضى واستولي على الدنيا واما هرمز فبقى زمانًا لا يدله عليه وهو الذي اتخذه قوم ربًّا وعبدوه لما وجدوا فيه من الخير والطهارة والصلاح وحسن الاخلاق وزعم بعض الزروانية انه لم يزل كان مع الله شي ردي اما فكرة ردية اما عفونة ردية وذلك هو مصدر الشيطان وزعموا أن الدنيا كانت سليمة من الشرور والافات والفتن وكان اهلها في خير محض ونعيم خالص فلما حدث اهرمن حدثت الشرور والافات والفتن وكان بمعزل من السماء فاحتال حتى خرق السماء وصعد وقال بعضهم اكان هو في السماء والارض

خالية عنه فاحتال حتى خرق السماء ونزل الى الارض بجفوده كلها فهرب النور بملائكته واتبعه الشيطان حتى حاصرة في جنته وحاربه ثلاثة الاف سنة لا يصل الشيطان الى الرب تعالى ثم توسطت الملائكة وتصالحا على أن يكون ابليس وجنوده في قرار الضوء تسعة الاف سنة بالثلثة الاف التي قاتله فيها ثم يخرج الى موضعة وراي الرب تعالى عن قولهم الصلاح في احتمال المكروة من ابليس وجنودة ولا ينقض الشرط حتى تنقضي مدة الصلم فالناس في البلايا والفتن والخزايا والمحن الى انقضاء المدة ثم يعود الى النعيم الاول وشرط ابليس عليه ان يمكنه من اشياء يفعلها ويطلقه في افعال ردية يباشرها فلما فرغا من الشرط اشهدا عليهما عدلين ودفعا سيفيهما اليهما وقالا لهما من نكث فاقتلاه بهذا السيف ولست اظن عاقلًا يعتقد هذا الراي الفائل ويري هذا الاعتقاد المضمحل الباطل ولعله كان رمزًا الى ما يتصور في العقل ومن عرف الله تعالى بجالله وكبريائه لم يسمح بهذه الترهات عقله ولم يسمع هذه المحرافات سمعه واقرب من هذا ما حكاة ابو حامد الزوزفي ان المجوس زعمت ان ابليس كان لم يزل في الظلمة والجو والخلاء بمعزل عن سلطان الله ثم لم يزل يزحف ويقرب بحيلة حتي راي النور فوثب وثبة فصار في سلطان الله في النور وادخل معه هذه الانات والشرور فخلق الله تعالى هذا العالم شبكة له فوقع فيها وصار متعلقاً بها لا يمكنه الرجوع الى سلطانه فهو محبوس في هذا العالم مضطرب في الحبس يرمى بالافات والمحن والفتن الى خلق الله فمن احياه الله رماه بالموت ومن اصحة رماه بالسقم ومن سرّة رماه بالحزن فلا يزال كذلك الى يوم القيامة وكل يوم ينقص سلطانه حتى لا يبقى له قوة فاذا كانت القيامة ذهب سلطانه

وخمدت نيرانه وزالت قوته واضمحلت قدرته فيطرحه في الجو والجو ظلمة ليس له حدّ ولا منتهي ثم يجمع الله تعالي اهل الاديان فيحاسبهم ويجازيهم على طاعة الشيطان وعصيانه و اما المسخية فقالت ان النور كان وحده نوراً محضاً ثم انمسخ بعضه فصار ظلمة وكذلك الخرمدينية قالوا باصلين ولهم ميل الي التناسخ والحلول وهم لا يقولون باحكام وحلال وحرام ولقد كان في كل امة من الامم قوم مثل الاباحية والمزدكية والزنادقة والقرامطة كان تشويش ذلك الدين منهم وفتنة الناس مقصورة عليهم

النررادشتية اصحاب زرادشت بن بورشسب الذي ظهر في زمان كشتاسف بن لهراسب الملك وابوه كان من اذربيجان وامه من الري واسمها دغدو زعموا أن لهم انبياء وملوكاً أولهم كيومرث وكان أول من ملك الأرض وكان مقامة باصطخر وبعدة اوشهنم بن فراول ونزل ارض الهدد وكانت له دعوة ثمة وبعدة طمهورث وظهرت الصابية في اول سنة من ملكة وبعدة اخوة جم الملك ثم بعدة انبياء وملوك منهم منوجهر ونزل بابل واقام بها وزعموا ان موسى عليه السلام ظهر في زمانه حتى انتهى الملك الى كشتاسف بن لهراسب وظهر في زمانة زرادشت الحكيم زعموا ان الله عز وجل خلق من وقت ما في الصحف الاولى والكتب الاعلى من ملكوته خلقًا روحانيًا فلما مضت ثلثة الاف سنة انفذ مشيئته في صورة من نور متلاً لي على تركيب صورة الانسان واحفّ به سبعين من الملائكة المكرمين وخلق الشمس والقمر والكواكب والارض وبني ادم غير متحركة ثلثة الاف سنة ثم جعل روح زرادشت فى شجرة انشاها في اعلى عليين وغرسها في قلة جبل من جبال اذربيجان

يعرف باسمويذخر ثم مازج شيم زرادشت بلبن بقرة فشربه ابو زرادشت فصار نطفة ثم مضغة في رحم امه فقصدها الشيطان وغيرها فسمعت امه نداء من السماء فيه دلالات على بروها فبرأت ثم لما ولد ضحك ضحكة تبينها من حضر واحتالوا علي زرادشت حتي وضعوه بين مدرجة البقر ومدرجة الخيل ومدرجة الذئب وكان ينتهض كل واحد منهم جمايته من جنسه ونشاً بعد ذلك الى ان بلغ ثلثين سنة فبعثه الله نبياً ورسولاً الى الخلق فدعا كشتاسف الملك فاجابه الى دينة وكان دينه عبائة الله والكفر بالشيطان والامر بالمعروف والنهى عن المذكر واجتناب الحبائث وقال النور والظلمة اصلان متضادّان وكذلك يزدان واهرمن وهما مبدأ موجودات العالم وحصلت التراكيب من امتزاجهما وحدثت الصور من التراكيب المختلفة والباري تعالى خالق النور والظلمة ومبدعهما وهو واحد لا شريك له ولا ضد ولا ند ولا يجوز ان ينسب اليه وجود الظلمة كما قالت الزروانية لكن الخير والشر والصلاح والفساد والطهارة والخبث انما حصلت من امتراج الغور والظلمة ولو لم يمتزجا لما كان وجود للعالم وهما يتقارمان ويتغالبان الى ان يغلب النور الظلمة والخير الشرثم يتخلص الخير الى عالمة والشرينحط الى عالمة ونلك هو سبب الخلاص والباري تعالى هو مزجهما وخلطهما لحكمة راها في التركيب وربما جعل النور اصلاً وقال وجودة وجود حقيقى واما الظلمة فتبع كالظل بالنسبة الى الشخص فانه يري انه موجود وليس بموجود حقيقة فابدع النور وحصل الظلام تبعًا لان من ضرورة الوجود التضاد فوجودة ضروري واقع في المخلق لا بالقصد الاول كما ذكرنا في الشخص والظل وله كتاب قد صنفه وقيل انزل ذلك عليه وهو زندوستا يقسم العالم قسمين

مينه وكيتي يعني الروحاني والجسماني والروح والشخص وكما قسم الخلق الي عالمين يقول ان ما في العالم ينقسم قسمين . خشش وكنش يريد به التقدير والفعل وكل واحد مقدر على الثاني ثم يتكلم في موارد التكليف وهي حركات الانسان فيقسمها ثلثة اقسام منش وكويش وكنش يعني بذلك الاعتقاد والقول والعمل وبالثلث يتم التكليف فاذا قصر الانسان فيها خرج عن الدين والطاعة واذا جري في هذه الحركات على مقتضى الامر والشريعة فاز الفوز الاكبر وتدعى الزرادشتية له معجزات كثيرة منها دخول قوائم فرس كشتاسف في بطنة وكان زرادشت في الحبس فاطلق فانطلق قوائم الفرس ومنها أنه مرّعلي اعمى بالدينور فقال خذوا حشيشة وصفها لهم واعصروا ماءها في عينه فانه يبصر ففعلوا فابصر الاعمى وهذا من جملة معرفته بخاصية الحشيشة وليس من الممجزات في شي ومن المجوس الزرادشتية صنف يقال لهم السيسانية والبهافريدية رئيسهم رجل من رستاق نيسابوريقال له خواف خرج ايام ابي مسلم صاحب الدولة وكان زمزمياً في الاصل يعبد النيران ثم ترك ذلك ودعا المجوس الى ترك الزمزمة ورفض عبادة النيران ووضع لهم كتابًا وامرهم فيه بارسال الشعور وحرم الامهاث والبنات والاخوات وحرم عليهم الخمر وامرهم باستقبال الشمس عند السجود على ركبة واحدة وهم يتخذون الرباطات ويتباذلون الاموال ولا ياكلون الميتة ولا يذبحون الجيوان حتى يهرم وهم اعدي خلق الله للمجوس الزمازمة ثم أن موبد المجوس رفعه الى أبي مسلم فقتله على باب الجامع بنيسابور وقال اصحابة انه صعد الي السماء على برذون اصفر وانه سينزل على البرذون فينتقم من اعدائه وهولاء قد اقروا بنبوة زرادشت وعظموا الملوك الذين يعظمهم

زرادشت ومما اخبر به زرادشت في كتاب زندوستا قال سيظهر في اخر الزمان رجل اسمه اشيذربكا ومعناه الرجل العالم يزين العالم بالدين والعدل ثم يظهر في زمانه بتيارة فيوقع الافة في امرة وملكه عشرين سنة ثم يظهر بعد ذلك اشيذربكا على اهل العالم ويحيي العدل ويميت الجور ويرد السنن المغيرة الي اوضاعها الاول وينقاد له المملوك ويتيسر له الامور وينصر الدين المحق ويحصل في زمانه الامن والدعة وسكون الفتن وزوال المحن والله اعلم

الثنوية هولاء اصحاب الاثنين الازليين يزعمون ان النور والطلمة ازليان قديمان بخلاف المجوس فانهم قالوا بحدوث الظلام وذكروا سبب حدوثه وهولاء قالوا بتساويهما في القدم واختلافهما في الجوهر والطبع والفعل والحيز والمكان والاجناس والابدان والارواح

المانوية اصحاب ماني بن فاتك المحكيم الذي ظهر في زمان شابور بن اردشير وقتله بهرام بن هرمز بن شابور وذلك بعد عيسي عليه السلم اخذ دينًا بين المجوسية والنصرانية وكان يقول بنبوة المسيع عليه السلم ولا يقول بنبوة موسي عليه السلم حكي محمد بن هرون المعروف بابي عيسي الوراق وكان في الاصل مجوسيًا عارفًا بمذاهب القوم ان الحكيم ماني زعم ان العالم مصنوع مركب من اصلين قديمين احدهما نور والاخر ظلمة وانهما ازليان لم يزالا وانكروا وجود شي لا من اصل قديم وزعم انهما لم يزالا قوتين حساسين يزلا وانكروا وجود شي لا من اصل قديم وزعم انهما لم يزالا قوتين حساسين وفي المتيز متحاذيان تحاذي الشخص والظل وانما يتبين جواهرهما وافعالهما في هذا الجدول

الظلمة

الجوهر

جوهرها قبيم ناقص لأبيم كدر خبيث منتن الريح قبهم المنظر

النفس

نفسها شريرة لتيمة سفيهة ضارة جاهلة الفعل

فعلها الشر والفساد والضر والغم والتشويش والتبتير والأختلاف

اليحتز

جهة تحت واكثرهم على انها منعطة من ناحية الجنوب وزعم بعضهم انها بجنب النور

أجناسها

خمسة اربعة منها ابدان والخامس روحها فالابدان هي النار والنور والريح روحها فالابدان هي الحريق والظلمة والسموم والضباب وروحها الدخان وهي تدعي الهمامة وهي تتحرك في هذه الابدان

الصفات

خبيثة شِرَيرة نجسة دنسة وقال بعضهم

الغور الجوهر

جوهرة حس فاضل كريم صاف نـقي طيب الربح حسن المنظر

الغفس

نفسه خيرة كريمة حكيمة نافعة عالمة الفعل

فعله الخير والصلاح والنفع والسرور والترتيب والنظام والاتفاق

الحتيز

جهة فوق واكثرهم على انه مرتفع من ناحية الشمال وزعم بعضهم انه بجنب الظلمة

اجناسه

خمسة اربعة منها ابدان والخامس والماء وروحها النسيم وهي تتحرك في هذه ألابدان

الصفات

حية طاهرة خيرة زكية وقال بعضهم كون

كون الظلمة لم يزل على مثال هذا العالم لها ارض وجو فارض الظلمة لم تزل كثيفة على غير صورة هذه الارض بل هي اكثف واصلب ورأحتها كريهة انتن الروائح والوانها لون السواد قال بعضهم ولا شي الا الجسم والاجسام على ثلثة انواع ارض الظلمة وشيي اخر اظلم منة وهو السموم قال ولم تزل تولد الظلمة شياطين اراكنة وعفاريت لا على سبيل المناكحة بل كما يتولد الحشرات من العفونات القذرة وقال وملك ذلك العالم هو روحة يجمع عالمة الشر والذميمة والظلمة

النورلم يزل على مثال هذا العالم له ارض وجوّ وارض النور لم تزل لطيفة علي غير صورة هذه الارض بل هي على صورة جرم الشمس وشعاعها كشعاع الشمس وراتحتها طيبة اطيب راتحة والوانها الوان قوس قرح وقال بعضهم ولا شي الا الجسم والاجسام على ثلثة انواع ارض النور وهى خمسة وهذاك جسم اخر الطف منه وهو الجو وهو نفس النور وجسم اخر وهو الطف مغة وهو النسيم وهو روح النور قال ولم يزل يولد ملائكة والهة واولياء ليس على سبيل المناكحة بل كما يتولّد الحكمة من الحكيم والنطق والطيب من الناطق وملك ذلك العالم هو روحة ويجمع عالمه الخيروالحمد والنور

ثم اختلفت المانوية في المزلج وسببه والخلاص وسببه وقال بعضهم ان الذور والظلام امتزجا بالخبط والاتفاق لا بالقصد والاختيار وقال اكثرهم ان سبب المزلج ان ابدان الظلمة تشاغلت عن روحها بعض التشاغل فنظرت الي الروح فرات النور فبعثت الابدان على ممازجة النور فاجابتها لاسراعها الي الشر فلما راي ذلك ملك النور وجه اليها ملكاً من ملائكته في خمسة اجزاء من اجناسها

الخمسة فاختلطت الخمسة النورية بالخمسة الظلامية فخالط الدخان النسيم وانما الحيوة والروح في هذا العالم من النسيم والهلاك والافات من الدخان وخالط المحريق النار والنور الظلمة والسموم الريح والضباب الماء فما في العالم من منفعة وخير وبركة فمن اجناس النور وما فيه من مضرة وشر وفساد فمن اجناس الظلمة فلما راي ملك النور هذا الامتزاج امر ملكًا من ملائكته فحلق هذا العالم على هذه الهيئة لتخلص اجناس الغور من اجناس الظلمة وانما سارت الشمس والقمر وسائر النجوم لاستصفاء اجزاء النور من اجزاء الظلمة فالشمس تستصفى النور الذي امتزج بشياطين الحروالقمر يستصفى النور الذي امتزج بشياطين البرد والنسيم الذي في الارض لا يزال يرتفع لان من شانها الارتفاع الى عالمها وكذلك جميع اجزاء النور ابداً في الصعود والارتفاع واجزاء الظلمة ابداً في النزول والتسفل حتي تتخلص الاجزاء من الاجزاء ويبطل الامتراج وينحل التراكيب ويصل كل الى كله وعالمه وذلك هو القيامة والمعاد وقال ومما يعين في التخليص والتمييز ورفع اجزاء النور التسبيم والتقديس والكلام الطيب واعمال البر فيرتفع بذلك الاجزاء النورية في عمود الصبح الى فلك القمر فلا يزال القمر يقبل ذلك من اول الشهر الى النصف فيمتلئ فيصير بدرًا تم يودي الي الشمس الي اخر الشهر فتدفع الشمس الى نور فوقها فيسري في ذلك العالم الى أن يصل الى النور الاعلى المخالص ولا يزال يفعل ذلك حتى لا يبقى من اجزاء النورشي في هذا العالم الا قدر يسير منعقد لا تقدر الشمس والقمر على استصفائه فعند ذلك يرتفع الملك الذي يحمل الارض ويدع الملك الذي يجتذب السموات فيسقط الاعلى على الاسفل ثم توقد نارحتي يضطرم الاعلى والاسفل ولا يزال يضطرم حتى يتحلل

ما فيها من النور ويكون مدة الاضطرام الفًا واربعماية وثمان وستين سنة وذكر المحكيم ماني في باب الالف من الجبلة وفي اول الشابرقان أن ملك عالم النور في كل ارضة لا يخلوا منه شي وانه ظاهر باطن وانه لا نهاية له الا من حيث تذاهي ارضه الى ارض عدوه ﴿ وقال ايضاً أن ملك عالم النور في سُرَّة أرضه وذكر ان المزاج القديم هو امتزاج الحرارة والبرودة والرطوبة واليبوسة والمزاج المحدث الخير والشر وقد فرض ماني على اصحابه العشر في الاموال والصلوات الاربع في اليوم والليلة والدعاء المي المحق وترك الكذب والقتل والسرقة والزنا والبخل والسحر وعبادة الاوثان وان ياتي علي ذي روح ما يكرة ان يوتي اليم بمثله واعتقادة في الشرائع والانبياء أن أول من بعث الله بالعلم والحكمة أدم أبو البشر ثم شيئًا بعدة ثم نوحًا بعدة ثم ابرهيم بعدة عليهم السلم ثم بعث بالبددة الى ارض الهند وزرادشت الى ارض فارس والمسيع كلمة الله وروحه الى ارض الروم والمغرب وفولس بعد المسيم اليهم ثم ياتي خاتم النبيين الى ارض العرب وزعم ابو سعيد المانوي رئيس من رؤسائهم أن الذي مضى من المزاج الى الوقت الذي هو فية وهو سنة احدي وسبعين ومايتين من الهجرة احد عشر الفاً وسبع ماية سنة وان الذي بقي الي وقت الخلاص ثلثماية سنة وعلى مذهبه مدة المزاج اثنا عشر الف سنة فيكون قد بقى من المدة خمسون سنة من زماننا هذا وهو احدي وعشرون وخمس ماية هجرية فلحن في اخر المزاج وبدو الخلاص فالى الخلاص الكلى وانحلال التراكيب خمسون سنة والله اعلم

المزدكية هو مزدك الذي ظهر في ايام قباد والد نوشروان ودعا قباد الى مذهبه فاجابه واطلع نوشروان على خزيه وافترائه فطلبه فوجده فقتله حكى الوراق ان

قول المزدكية كقول كثير من المانوية في الكونين والاصلين الا أن مزدك كان يقول ان النور يفعل بالقصد والاختيار والظلمة يفعل على الخبط والآتفاق والمنور عالم حسّاس والظلام جاهل اعمى وان المزاج كان على الأتّفاق والخبط لا بالقصد والاختيار وكذلك الخلاص انما يقع باتفاق دون الاختيار وكان مزدك ينهى الناس عن المخالفة والمباغضة والقتال ولما كان اكثر ذلك انما يقع بسبب النساء والاموال فاحل النساء واباح الاموال وجعل الناس شركة فيها كاشتراكهم في الماء والنار والكلاء وحكى عنه انه امر بقتل الانفس ليخلُّصها من الشر ومزاج الظلمة ومذهبه في الاصول والاركان أنها ثلثة الماء والنار والارض ولما اختلطت حدث عنها مدبر الخير ومدبر الشرفما كان من صفوها فهو مدبرالخير وما كان من كدرها فهو مدبر الشر وروي عنه ان معبودة قاعد على كرسية في العالم الاعلى على هيئة قعود خسرو في العالم الاسفل وبين يدية اربع قوي قوة التمييز والفهم والحفظ والسرور كما بين يدي خسرو اربعة أشخاص موبدان موبد والهربد الاكبر والاصبهبد والرامشكر وتلك الاربع يدبرون امر العالمين بسبعة من وزرائهم سالار وبيشكار وبالون وبروان وكاردان ودستور وكودك وهذه السبعة تدور في اثنى عشر روحانيي خواننده مهنده ستاننده برنده خورنده مونده خيزنده كشنده زننده كننده آينده شونده پاينده وكل انسان اجتمعت له هذه القوى الاربع والسبعة والاثني عشر صار ربانياً في العالم السفلي وارتفع عنه التكليف قال وان خسرو بالعالم الاعلى انما يدبر بالحروف التي مجموعها الاسم الاعظم ومن تصور من تلك الحروف شيئًا انفتم له السر الاكبر ومن حرم ذلك بقى في عمى الجهل والنسيان والبلادة والغم في مقابلة القوي الاربع الروحانية وهم فرق

الكوذكية وابومسلمية والماهانية والاسبيدجامكية والكوذكية بنواحي الاهواز وفارس وشهرزور والاخر بنواحي سغد سمرقند والشاش وايلان العير قصداً الديمانية اصحاب ديمان اثبتوا اصلين نوراً وظلاماً فالنوريفعل الحير قصداً

واختيارًا والظلام يفعل الشرطبعًا واضطرارًا فما كان من خير ونفع وطيب وحسن فمن النور وما كان من شر وضر ونتن وقه فمن الظلام وزعموا أن النور حي عالم قادر حساس دراك ومنه يكون الحركة والحيوة والظلام ميت جاهل عاجز جماد موات لا فعل لها ولا تمييز وزعموا أن الشريقع منه طباعًا وخرقًا وزعموا أن النور جنس واحد وكذلك الظلام جنس واحد وان ادراك النور ادراك متفق وان سمعة وبصرة وسائر حواسة شي واحد فسمعة هو بصرة وبصرة هو حواسة وانما قيل سميع بصير لاختلاف التركيب لا لانهما في نفسهما شيان مختلفان وزعموا أن اللون هو الطعم وهو الرأحة وهو المجسّة وانما وجدة لونًا لأن الظلمة خالطته ضربًا من المخالطة ووجده طعمًا لانها خالطته بخلاف ذلك الضرب وكذلك تقول في لون الظلمة وطعمها ورأحتها ومجسَّتها وزعموا أن النور بياض كله وإن الظلمة سواد كلها وزعموا أن النور لم يزل يلقى الظلمة باسفل صفحته منة وان الظلمة لم تزل تلقاه باعلى صفحته منها واختلفوا في المزاج والخلاص فزعم بعضهم أن النور داخل الظلمة والظلمة تلقاه بخشونة وغلظ فتاذَّى بها واحبّ أن يرقّقها ويليّنها ثم يتخلص منها وليس ذلك لاختلاف جنسهما ولكن كما ان المنشار جنسه حديد وصفحته لينة واسنانه خشنة فاللين في النور والخشونة في الظلمة وهما جنس واحد فتلطف النور بلينه حتى يدخل تلك الفرج فما امكنه الا بتلك الخشونة فلا يتصور الوصول الى كمال ووجود الا بلين وخشونة وقال بعضهم بل الظلام لما احتال حتى تشبّت بالنور من اسفل صفحته فاجتهد النور حتى يتخلّص منه ويدفعها عن نفسه فاعتمد عليه فلحج فيه وذلك بمنزلة الانسان الذي يريد المخروج من وحل وقع فيه فيعتمد علي رجله ليخرج فيزداد لجوجًا فيه فاحتاج النور الي زمان ليعالج التخلص منه والتفرد بعالمه وقال بعضهم أن النور أنما دخل الظلام اختيارًا ليصلحها ويستخرج منها أجزاء صالحة لعالمه فلما دخل تشبّت به زمانًا فصار يفعل الجور والقبيح اضطرارًا لا اختيارًا ولو انفرد في عالمه ما كان يحصل منه الا الخير المحض والحسن البحت وفرق بين الفعل الضروري والفعل الاختياري

المرتونية اثبتوا قديمين اصلين متضادين احدهما النور والاخر الظلمة واثبتوا اصلاً ثالثاً هو المعدّل المجامع وهو سبب المزاج فان المتنافرين المتضادين الا يمتزجان الا بجامع وقالوا المجامع دون النور في الرتبة وفوق الظلمة وحصل من الاجتماع والامتزاج هذا العالم ومنهم من يقول الامتزاج انما حصل يبن الظلمة والمعدّل ان هو قريب منها فامتزج به ليتطيّب به ويلتذ بملاذة فبعث النور الي العالم الممتزج روحاً مسيحية وهو روح الله وابنه تحنّناً على المعدّل السليم الواقع في شبكة الظلام الرجيم حتى يخلّمه من حبائل الشياطين فمن اتبعة فلا يلامس النساء ولم يقرب الزهومات افلت وبجا ومن خالفه خسر وهلك قالوا وانما اثبتنا المعدّل لان النور الذي هو الله تعالي لا يجوز عليه مخالطة الشيطان وليضاً فان الضدين يتنافران طبعاً ويتمانعان ذاتاً ونفساً فكيف محوز اجتماعهما وامتزاجهما فلا بد من معدّل يكون منزلته دون النور وفوق الظلام يقيع المزاج معه وهذا على خلاف ما قاله المانوية وان كان ديصان اقدم

وانما اخذ ماني منه مذهبه وخالفه في المعدّل وهو ايضًا خلاف ما قال زرادشت فانه يثبت التضاد بين النور والظلمة ويثبت المعدل كالحاكم على الخصمين الجامع بين المتضادين لا يجوز ان يكون طبعة وجوهرة من احد الضدين وهو الله عزوجل الذي لا ضد له ولا ند وحكى محمد بن شبيب عن الديمانية انهم زعموا أن المعدّل هو الانسان الحسّاس الدرّاك أذ هو ليس بنور محض ولا ظلام محض وحكى عنهم انهم يرون المناكحة وكل ما فيه منفعة لبدنه وروحه حرامًا ويحترزون عن ذبح الحيوان لما فيه من الالم وحكى عن قوم من الثنوية ان النور والظلمة لم يزالا حيّين الا أن النور حساس عالم والظلام جاهل أعمى والنور يتحرك حركة مستوية والظلام يتحرك حركة عجرفية خرقا معوجة فبينا كذلك اذ هجم بعض همامات الظلام على حاشية من حواشي النور فابتلع النور منه قطعة على الجهل لا على القصد والعلم وذلك كالطفل الذي لا يفصل بين الحمرة والتمرة وكان ذلك سبب المزاج ثم أن النور الاعظم دبر في الخلاص فبني هذا العالم ليستخلص ما امتزج به من النور ولم يمكنه استخلاصه الا بهذا التدبير

الكينوية والصيامية واصحاب التناسخ منهم حكي جماعة من المتكلمين ان الكينوية وعموا ان الاصول ثلثة النار والارض والماء وانما حدثت الموجودات من هذه الاصول دون الاصلين الذين اثبتهما الثنوية قالوا والنار بطبعها خيرة نورانية والماء ضدها في الطبع فما رايت من خير في هذا العالم فمن النار وما كان من شر فمن الماء والارض متوسطة وهولاء يتعصبون للنار شديداً من حيث انها علوية نورانية لطيفة لا وجود الا بها ولا بقاء الا بامدادها والماء يخالفها في الطبع

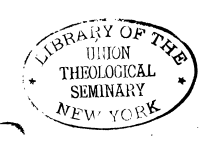
فيخالفها في الفعل والارض متوسطة بينهما فتركب العالم من هذه الاصول والصيامية منهم من امسكوا عن طيبات الرزق وتجرّدوا لعبادة الله وتوجهوا في عباداتهم الي النيران تعظيماً لها وامسكوا ايضًا عن الذكاح والذبائج والتناسخية منهم قالوا بتناسخ الارواح في الاجساد والانتقال من شخص الي شخص وما يلقي من الراحة والتعب والدعة والنصب فمرتب علي ما اسلفه قبل وهو في بدن اخر جزاء علي ذلك والانسان ابدًا في احد امرين اما في فعل واما في جزاء وما هو فيه فاما مكافاة علي عمل قدّمه واما عمل ينتظر المكافاة عليه والجنة والغار في هذه الابدان واعلي عليين درجة النبوة واسفل السافلين دركة الحية فلا وجود اعلي من درجة الرسالة ولا وجود اسفل من دركة الحية ومنهم من يقول المدرج الاعلي درجة الملائكة والاسفل دركة الشيطانية ويتخالفون بهذا المذهب المدرج الاعلي درجة الملائكة والاسفل دركة الشيطانية ويتخالفون بهذا المذهب العميد وبقاء اجزاء الظلم في عالمه الخسيس الذميم

واما بيوت النيران للمجوس فاول بيت بناه افريدون بيت ناربطوس واخر بمدينة عفارا هو بردسون واتخذ بهمن بيتًا بسجستان يدعي كركرا ولهم بيت نارفي نواحي بخارا يدعي قباذان وبيت ناريسمي كويسه بين فارس واصبهان بناه كيخسرو واخر بقومس يسمّي جرير وبيت ناريسمي كذكدر بذاه سياوش في مشرق الصين واخر بارجان من فارس اتخذه ارجان جد كشتاسف وهذه البيوت كانت قبل زرادشت ثم جدد زرادشت بيت نار بنيسابور واخر بنسا وامر كشتاسف ان يطلب نارًا كان يعظمها جم فوجدوها بمدينة خوارزم فنقلها الي داراجرد ويسمّي آذرخوا والمجوس يعظمونها اكثر من غيرها وكيخسرو

لما خرج الي غزو افراسياب عظمها وسجد لها ويقال ان نوشروان هو الذي نقلها الي الكارمان فتركوا بعضها وحملوا بعضها الي نسا وفي بلاد الروم علي باب قسطنطنية يبت نار اتخذه شابور بن اردشير فلم يزل كذلك الي ايام المهدي وبيت نار باسفينيا علي قرب مدينة السلم لتوران بنت كسري وكذلك بالهند والصين بيوت نيران واما اليونانيون فكان لهم ثلثة ابيات ليست فيها نار وذكرناها والمجوس انما يعظمون النار لمعاني منها انها جوهر شريف علوي ومنها انها ما احرقت ابرهيم الخليل عليه السلم ومنها ظنهم ان التعظيم ينجيهم في المعاد عن عذاب النار وبالجملة هي قبلة لهم ووسيلة واشارة

انتهى ذكر اصناف الملل

نجز الجزؤ الاول من كتاب الملل والنحل ويتلوه في الجزؤ الثاني ذكر اهل الاهواء والنحل



## Date Loaned

| 193       | in Fig.     |          |  |
|-----------|-------------|----------|--|
| New 13    |             |          |  |
|           | 61/68       |          |  |
| BR MAY 29 | 61-69       |          |  |
| SEP 2 5   | 1975 TO NOV | 2 5 1975 |  |
| ,         |             |          |  |
|           |             |          |  |
|           |             |          |  |
|           |             |          |  |
|           |             |          |  |
|           |             |          |  |
|           |             |          |  |
|           |             |          |  |
|           |             |          |  |

Demco 292-5

By 1/26/20

0782 Muhammad Al-Sharastani M95 Book of Religious and Philosophical Sects. Cureton, Rev. William, ed DATE ISSUED TO 7 FEB 4 <sup>8</sup>₅15 20 JUN A 5-1-56 binde E SY 24 11957 H The Library Union Theological Seminary Broadway at 120th Street New York 27, N. Y.

LIBRARY BUREAU CAT. NO. 1173L

